
Give to AgEcon Search

The World’s Largest Open Access Agricultural & Applied Economics Digital Library

This document is discoverable and free to researchers across the 
globe due to the work of AgEcon Search.

Help ensure our sustainability.

AgEcon Search
http://ageconsearch.umn.edu

aesearch@umn.edu

Papers downloaded from AgEcon Search may be used for non-commercial purposes and personal study only. 
No other use, including posting to another Internet site, is permitted without permission from the copyright 
owner (not AgEcon Search), or as allowed under the provisions of Fair Use, U.S. Copyright Act, Title 17 U.S.C.

No endorsement of AgEcon Search or its fundraising activities by the author(s) of the following work or their 
employer(s) is intended or implied.

https://shorturl.at/nIvhR
mailto:aesearch@umn.edu
http://ageconsearch.umn.edu/


  
 

Universidade Federal de Viçosa 
Departamento de Economia Rural 

 
 
 
 
 

WORKING PAPERS  
IN APPLIED ECONOMICS 

 
 
 
 
 
 
 

ÉTICA E DESENVOLVIMENTO SUSTENTÁVEL  
Daniel Arruda Coronel e José Maria Alves da Silva 

 
WP - 04/2009 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Viçosa, Minas Gerais 
Brazil 

 



 ÉTICA E DESENVOLVIMENTO SUSTENTÁVEL 
 

Daniel Arruda Coronel1 
José Maria Alves da Silva2 

 
Resumo: O objetivo deste artigo é tecer considerações hermenêuticas e filosóficas sobre ética, 
economia e meio ambiente, enfocando, mais especificamente, a relação entre o imperativo categórico 
formulado por Kant e a questão do desenvolvimento sustentável. Para isso, considerou-se como 
elemento de ligação a perspectiva econômica de Georgescu-Roegen. Embora a economia, a ética e a 
biologia constituam campos distintos de especialização, o trabalho procurou mostrar as razões pelas 
quais essa perspectiva pode ser vista como uma área de interseção entre estas três disciplinas. Conclui-
se que as recomendações de Georgescu-Roegen, contidas no seu chamado “programa bioeconômico 
mínimo”, estão de acordo com os preceitos fundamentais da ética kantiana, no que respeita à questão 
do desenvolvimento sustentável. 
 
Palavras-chave: Ética; Desenvolvimento Sustentável; Kant; Georgescu-Roegen; Bioeconomia 
 

ETHICS AND SUSTAINABILITY 

Abstract:  The objective of this article is to weave hermeneutic considerations and philosophies 
concerning ethics, economy and climate, with a specific focus on the relationship between Kant's 
categorical imperative and the question of improved sustainability. The economic perspective of 
Georgescu-Roegen has been considered, to this end. Although economy, ethics and biology constitute 
distinct fields of specialization, this work seeks to show reasons for which this perspective could be 
seen as an intersection between the three disciplines. The article concludes with the message of 
Georgescu-Roegan, held in his saying “minimal bioeconomic program” in accordance with the 
fundamental precepts of the Kantian ethics, in respect to the question of sustainability. 
 
Keywords: Ethics; Sustainable Development; Kant's ; Georgescu-Roegen; Bioeconomy 
 
1 Introdução 
 
 Ultimamente a questão do desenvolvimento sustentável tem merecido grande destaque 

na imprensa com as recentes publicações de relatórios internacionais e suas alarmantes 

conclusões sobre os problemas climáticos do planeta. Freqüentemente os alertas desses 

estudos são divulgados pela mídia de forma alarmista, sem levar na devida consideração 

certas questões que estão no cerne do problema.  

Na década de 1970 começa a ficar latente a preocupação com o desenvolvimento 

sustentável através da publicação, por parte do Clube de Roma3, da obra Limites ao 

crescimento, que definiu cinco pontos inibidores do crescimento econômico: população, 

                                                
1Doutorando em Economia Aplicada pela Universidade Federal de Viçosa (UFV) e Bolsista de Doutorado da 
Coordenação de Pessoal de Nível Superior (CAPES). E-mail: daniel.coronel@ufv.br 
2Professor Associado da UFV, Doutor em Economia pela Universidade de São Paulo (USP). E-mail: 
jmasilva@ufv.br 
3 O Clube de Roma surgiu em 1968, formado por cientistas de diversas nacionalidades, tendo por objetivo 
discutir os problemas que afligiam a humanidade, bem como, a partir de políticas concretas, visar ao 
equacionamento desses problemas. 



 

 

2

2

produção agrícola, recursos naturais, produção industrial e contaminação. A partir daí, foram 

crescendo as discussões e os debates acerca do desenvolvimento sustentável, sendo 

generalizado o seu conceito à partir do relatório Brundtland (1987) e atingindo o ápice na 

Conferência das Nações Unidas sobre o Meio Ambiente e o Desenvolvimento, no Rio de 

janeiro, em 1992, em que se define a Agenda 21, ou seja, um conjunto de pressupostos que as 

nações deveriam adotar visando à sustentabilidade.  

No Relatório Brundtland, desenvolvimento sustentável é definido como 

desenvolvimento “que atende às necessidades do presente sem comprometer a possibilidade 

das gerações futuras atenderem às suas próprias necessidades”  (WORLD COMMISSION ON 

ENVIRONMENT and DEVELOPMENT, 1987). A partir deste conceito, a discussão tem 

evoluído, quase sempre girando em torno da busca de um suposto equilíbrio entre as 

dimenssões econômica, social e ambiental. 

 Seja no nível das nações (GLADWIN et al., 1995; BANERJEE, 2003; GREAKER, 

2003; ANTON et al. 2004; SPANGENBERGER, 2004), seja no nível da gestão empresarial 

(BUYSSE; VERBEKE, 2003; RUSSO, 2003; BANSAL, 2005; SHARMA; HENRIQUES, 

2005 e BARIN-CRUZ et al., 2006), o desenvolvimento sustentável entrou na pauta das 

preocupações de gestores públicos e privados. Mais que isso, ele começa a ser compreendido 

e discutido de forma cada vez mais difusa na sociedade.  

 Considerando a ética individual, a partir do imperativo categórico kantiano, o 

comportamento de cada indivíduo deveria basear-se na seguinte máxima: ages de tal modo 

que a máxima das tuas ações possa se tornar uma lei universal, ou ainda, ages de maneira que 

o motivo que te levou a agir assim possa ser convertido em lei universal. Seria então plausível 

considerar o desenvolvimento sustentável a partir do imperativo categórico kantiano? Se sim, 

quais seriam suas implicações? 

  Este artigo se desenvolve sobre tais premissas. Numa perspectiva transdisciplinar, 

visa-se mostrar as relações e implicações entre o desenvolvimento sustentável, a bioeconomia 

de Georgescu-Roegen e o imperativo categórico de Kant.  Para tanto, o texto está dividido em 

quatro seções, além desta introdução. Na segunda seção define-se e classifica-se o conceito de 

ética e seu objeto, como disciplina filosófica, além da relação com as outras áreas do 

conhecimento e sua evolução desde a Grécia antiga até os dias atuais. Na terceira seção a 

partir das definições convencionais o conceito de desenvolvimento sustentável é revisto sob a 

ótica de Georgescu-Roegen. Na quarta seção estabelece-se uma relação entre o imperativo 

categórico e a bioeconomia e, por fim, são apresentadas algumas considerações e conclusões 

gerais sobre as questões levantadas.  



 

 

3

3

 

2 O conceito de ética 

 

 Pode-se definir ética como a disciplina que trata do agir humano e de suas regras ou 

princípios ou ideais no sentido de determinar qual a melhor forma de agir individualmente ou 

socialmente na relação entre os homens, ou seja, a ética implica uma relação com o outro ser. 

   Segundo Vázquez (2006, p.23), “ a ética é a teoria ou ciência do comportamento moral 

dos homens em sociedade. Ou seja, é ciência de uma forma específica de comportamento 

humano”. 

 O objeto de estudo e as pesquisas envolvendo a ética têm como foco os atos humanos, 

ou seja, os atos humanos voluntários e conscientes que afetam outros indivíduos, outros 

grupos sociais e outras pessoas. 

 Na filosofia tradicional, segundo Napoli (2000) e Vázquez (2006), a ética é 

classificada em três tipos: Ética Descritiva, Ética Normativa e Metaética. A primeira está 

relacionada com questões empíricas, ou seja, com princípios e valores de determinada época 

ou lugar, sem se preocupar em estabelecer juízos sobre o que é certo ou errado, ou seja, sem  

entrar na essência, na phýsis do problema. A Ética Nomativa está relacionada com questões 

abstratas do agir humano, isto é, de acordo com Vázquez (2006), a concepção normativa tem 

como pressuposto fazer recomendações, formular normas, contudo essas recomendações não 

atingem a teoria ética, a qual pretende explicar o sustentáculo da moral relacionado com as 

ações do homem. Por Metaética, de acordo com Napoli (2000), compreende-se o nível lógico 

das afirmações e proposições conceituais, ou seja, tipo de reflexão que analisa o discurso 

moral constituindo uma metalinguagem de caráter intencionalmente neutro ou não-normativo. 

 As questões éticas, apesar de serem mais estudadas pelos filósofos, não podem ser 

usurpadas pela filosofia, de acordo com Mendonça (2003), visto que envolvem conceitos 

transdiciplinares como liberdade, justiça, sociabilidade, sustentabilidade, valor, necessidade 

etc., partilhados com diferentes áreas do conhecimento. 

 O direito está intimamente ligado com a ética, visto que o mesmo visa à justiça e ao 

bem comum e a justiça é o centro da reflexão e dos problemas éticos. A ética está 

gnosiologicamente entrelaçada com a Psicologia, a Sociologia e a Antropologia, visto que a 

Psicologia possibilita a compreensão dos atos e atitudes do homem, desta forma contribuindo 

para a explicação dos atos humanos na dimensão moral. Já a Antropologia e a Sociologia 

estão relacionadas com a ética, visto que as mesmas estudam o comportamento do homem 



 

 

4

4

como ser social, como ele está inserido na sociedade e qual a sua forma de relação com outros 

indivíduos (VAZQUEZ, 2006). 

 A relação entre ética e as Ciências Sociais aplicadas foi tratada por Max Weber. Na 

obra “Ética Protestante e Espírito do Capitalismo” (Weber, 2006), o capitalismo é apresentado 

como ordem social respaldado por uma doutrina ontologicamente desligada dos dogmas do 

catolicismo medieval, e validado por uma ética favorável aos interesses capitalistas. 

         Na Medicina, o conceito de ética está relacionado à Bioética, que segundo Loreto 

(2003), deve ser entendida como as condições necessárias para uma administração 

responsável da vida humana, considerando a responsabilidade moral dos cientistas e 

pesquisadores com a vida humana. 

  O conceito de ética remonta à Grécia antiga. No entanto, no curso da história, com a 

evolução da ciência e a sistematização do conhecimento, foi sofrendo várias transormações, 

sem perder, contudo, sua essência. 

 Na Grécia antiga, observa-se, com base nos pressupostos filosóficos dos sofistas4, 

Sócrates (2002), Platão (2004) e Aristóteles (2004), três vertentes de ética: a do movimento 

dos sofistas, com ênfase na utilização da ética e da retórica para persuadir e obter êxito na 

vida política; a de Sócrates (2002), com ênfase nas virtudes e na bondade, ou seja, o homem, 

ao conhecer o bem e as virtudes, vai procurar agir de tal modo a praticá-las, e a ética de Platão 

(2004) e Aristóteles (2004), relacionada com a política e com as virtudes morais dos deveres e 

direitos cívicos. 

 Na Idade Média, de acordo com Spinelli (2002), o conceito de ética estava relacionado 

com a filosofia cristã, ou seja, um conjunto de pressupostos e verdades a respeito de Deus, os 

quais o homem deveria seguir com vistas a atingir a salvação e a contemplação divina.  A 

ética cristã tende a regular os atos, atitudes e o pensamento das pessoas com vistas a um outro 

mundo, colocando Deus como fim, como senhor de todas as coisas e de todas as pessoas. 

 A ética moderna, de acordo com Vázquez (2006), tem um novo redimensionamento, 

pois desaparece a visão cristã da ética com foco em Deus e observa-se uma visão com ênfase 

no homem, ou seja, uma visão antropocêntrica que tenha o homem como centro e fundamento 

do universo, embora ele se conceba de uma maneira abstrata, dotada de uma natureza 

universal e imutável. Na ética moderna vão se destacar os pressupostos ético-filosóficos de 

Kant (2003) e Weber (2006). 

                                                
4 De acordo com Spinelli (1998), podem-se definir os sofistas como um movimento intelectual da Grécia Antiga, 
mas que perdeu sua essência ao tentar utilizar-se do conhecimento e da retórica para persuasão e obtenção de 
privilégios e de riqueza. 



 

 

5

5

  Para Kant (2003), ética consiste em não tomar as pessoas como meio ou como fim. A 

ética kantiana é autônoma e formal na medida que formula para os homens um dever 

independente de suas condições sociais e econômicas, já que este é um ser livre, ativo, 

produtor e criador.  

 As idéias de Kant são um resultado lógico de sua crença na liberdade fundamental do 

indivíduo, como afirmada na sua Crítica da Razão Prática (2004). Essa liberdade não pode ser 

confundida como anarquismo, devendo ser entendida mais como a liberdade de autogoverno, 

a liberdade para obedecer conscientemente às leis universais como reveladas pela razão. 

 A ética protestante formulada por Weber foi ao encontro e aos anseios da burguesia 

capitalista européia, justificando as ações do homem em busca do lucro e da riqueza, ou seja, 

as idéias weberianas foram o sustentáculo teórico para o fortalecimento do sistema capitalista. 

Ainda nessa perspectiva de acordo com  Cherques (1997, p. 13), ao estudar a ética protestante, 

Weber pretendeu explicar o capitalismo moderno mediante a análise das possibilidades de sua 

gênese.  

 A Ética contemporânea pode ser dividida em duas partes, a ética do século XX, que 

reproduz discussões filosóficas de temas como existencialismo e justiça social, e a do século 

XXI que tem como preocupação o meio ambiente, o desenvolvimento sustentável, as 

desigualdades sociais, as questões políticas e  a responsabilidade dos homens com o futuro da 

sociedade 

 O existencialismo tem uma nova conotação a partir dos pressupostos filosóficos de 

Sartre  

(1996), que concebe o homem como um ser livre por natureza , sendo que suas ações não são 

condicionadas  as forças sociais, econômicas, físicas, culturais e psicológicas. 

A relação entre ética e justiça social encontra os fundamentos teóricos em Ralws 

(2002), que concebe que o censo de justiça se manifesta de duas formas: quando as 

instituições justas que se aplicam a todos são aceitas, de modo que a aceitação e lealdade 

garantem que as rivalidades entre as pessoas serão tratadas de forma igual; e quando as 

pessoas se dispõem para trabalhar a favor de instituições justas e fazer as mudanças quando 

necessário. Quando se atinge a moralidade de princípios, o desenvolvimento moral está 

completo, e este pode assumir duas formas: a primeira correspondente ao sentimento de justo 

e de justiça; e a segunda, ao amor pela humanidade. 

Para Ralws (2002), o pressuposto fundamental do censo de justiça é que cada pessoa 

deva ter a mais ampla liberdade, sendo que esta última deve ser igual à dos outros e a mais 



 

 

6

6

extensa possível, na medida em que seja compatível com uma liberdade similar à dos outros 

indivíduos. 

Morin (2005), ao discutir as questões éticas traz para o debate a auto-ética, ou seja, 

enfoca questões não mais ligadas a epistemologia da moral e da política, mas sim elementos 

como responsabilidade social, cultural, educacional do homem com a sociedade em que vive, 

a capacidade de o homem fazer reflexões sobre a maneira que interage com a sociedade 

através de elementos como honra, tolerância, prática de responsabilidade, autocrítica e auto-

análise. 

 
A ética individualizada ou auto-ética é uma emergência, ou seja, uma qualidade que 
só pode aparecer em condições históricas e culturais de individualização 
comportando a erosão e, quase sempre, a dissolução das éticas tradicionais, isto é, a 
degradação do primado do costume, “regra primitiva do dever”, o enfraquecimento 
do poder da religião, a diminuição (de resto bastante desigual) da presença íntima 
em si do Superego cívico (MORIN, 2005, p.91). 
 

Grande exemplo de preocupação ética e social do homem com a sociedade pode ser 

encontrado nas cartas de Albert Einstein e Sigmund Freud, de 1932, intituladas Por que a 

Guerra?5 Na correspondência entre esses dois grandes personagens da história científica, 

observa-se, sobretudo, a preocupação e as inquietudes de ambos quanto ao futuro das relações 

internacionais, mais especificamente com a capacidade da Liga das Nações promoverem a paz 

e o desenvolvimento sustentável da sociedade, questões fora do contexto de suas respectivas 

áreas de trabalho e pesquisa. As preocupações e discussões éticas do novo milênio estão 

centradas em assuntos como igualdade de oportunidades e de direitos políticos e, 

principalmente, questões relacionadas ao meio ambiente e ao conceito de desenvolvimento 

sustentável. 

3 Desenvolvimento sustentável 

 

Com Aristóteles, a economia surgiu como um ramo da ética: a ética do relacionamento 

nas atividades de sustentação da vida material (Ética a  Nicômano, 2004). Portanto, na 

concepção aristotélica, o vínculo entre ética e desenvolvimento sustentável é inalienável, uma 

vez que as atividades de sustentação da vida material humana não são neutras em relação ao 

meio natural. Contudo, Aristóteles não tinha por objetivo a questão ambiental. Ele visava 

firmar uma ética da justiça, como bem mostra o seu princípio do comércio justo, segundo o 

qual, a troca de mercadorias entre dois homens deve servir ao propósito de melhorar as 

                                                
5 Para uma maior compreensão sobre os diálogos, as indagações entre Einsten e Freud, ver Seitenfus e Ventura 
(2005).  



 

 

7

7

condiçoes de vida de ambos e não constituir meio pelo qual um pudesse ser beneficiado em 

detrimento do outro. Assimilado pela doutrina cristã, o princípio aristotélico da troca justa foi 

incorporado na economia política durante séculos, até que, com o advento do Iluminismo, a 

economia passou a ser identificada com os conceitos de prazer e auto-interesse, convertendo-

se cada vez mais no que o próprio Aristóteles havia definido como “crematística não-natural”, 

isso pode ser obervado no livro A Política, 2008. 

A preocupação com o meio ambiente é bem recente na história humana. Ela se 

manifesta de forma mais difundida na segunda metade do século XX. Os estudos de Carson 

(1962), Georgescu-Roegen (1971), Schumacher (1983) contituem referências seminais sobre 

o tema do desenvolvimento sustentável. No livro Primavera Silenciosa, que se tornou best 

seller nos EUA, Rachel Carson relata os resultados de investigações sobre os efeitos de 

agentes químicos sintéticos nos organismos vivos. Esse trabalho constituiu um primeiro 

grande alerta para os perigos sanitários e riscos ambientais dos agrotóxicos. A comprovação 

das perturbações endócrinas provocadas pelo DDT e danos ecológicos levaram a uma nova 

postura político-governamental com relação ao uso de agroquímicos que culminou na criação 

do  Enviromental Pretecion Agency (EPA), pelo presidente John Kennedy. 

O trabalho de E. F. Schumacher constituiu um dos primeiros desafios ao “mito do 

progresso econômico” ao chamar atenção para os impactos ambientais das grandes potências 

industriais, altamente intensivas em consumo de energia e geradoras de poluição. Sua 

mensagem mais contundente, apoiada por estatísticas energéticas, era simplesmente que o 

estilo de vida norte-americano não poderia ser tomado como referência mundial, visto que 

não poderia ser sustentado por muito tempo. Isso depunha fortemente contra a teoria 

neoclássica do crescimento econômico, que previa a convergência de renda entre os países. 

Como o trabalho de Schumacher veio deixar claro, o problema dessa teoria é que ela 

simplesmente desconsidera as restrições representadas pelos estoques de recursos naturais não 

renováveis, como carvão, petróleo e água.  

Mas, o tratamento mais geral, ou mesmo holístico, sobre a relação entre 

desenvolvimento econômico, ética e meio ambiente é fornecido pelo economista romeno 

radicado nos EUA, Nichollas Georgescu-Roegen (1906-1994), numa série de trabalhos 

fecundos e inovadores. Essa é razão pela qual, em vez de uma resenha multivariada e 

superficial de vários autores, optou-se aqui por um exame mais detalhado das contribuições 

desse importante autor sobre o tema em questão6.  

                                                
6 Sobre a questão do desenvolvimento sustentável, as idéias de Georgescu-Roegen são extremamente inovadoras, 
a começar da idéia que, strictu sensu, não existe desenvolvimento econômico auto-sustentável, levando-se em 



 

 

8

8

Sua obra nesse campo constitui uma crítica substancial ao paradigma mecanicista 

transplantado, pelos fundadores da escola neoclássica, da física newtoniana para a economia, 

no qual o sistema econômico é representado como se fosse do tipo reprodutível, isto é, capaz 

de reproduzir toda a energia que consome. No entanto, isso se aplica apenas aos recursos 

trabalho e capital, que costumam aparecer explicitamente na função neoclássica de produção. 

O produto resultante da aplicação desses recursos pode ser usado para sustentá-los num nível 

constante ou crescente, ou seja, para recompor a energia gasta pelos trabalhadores no esforço 

produtivo e para repor o estoque de capital, em escala constante (reprodução estacionária) ou 

crescente (reprodução ampliada). Mas, nesse processo, o acervo de recursos naturais, como 

terra, água, florestas e minérios, necessariamente sofre uma degradação entrópica. No entanto, 

sua habitual omissão no argumento da função de produção parece pressupor que enquanto o 

capital se acumula e a população cresce, “tudo o mais permanece constante”. 

Essa é a razão pela qual, como uma espécie de dissidente do mainstream neoclássico, 

do qual se afastou na década de 1960, Georgescu-Roegen propôs para o sistema econômico a 

analogia dos sistemas entrópicos descritos pela física termodinâmica em lugar do modelo 

neoclássico de inspiração mecanicista7.  

A idéia de que o processo econômico não é um análogo mecânico, mas uma 
transformação entrópica, unidirecional, começou a girar na minha mente, há muito 
tempo, quando testemunhei os poços de petróleo do campo secarem um a um e 
cresci consciente da luta dos camponeses romenos contra a deterioração de seu solo 
desgastado pelo uso contínuo e pela erosão das chuvas. No entanto, foi a nova 
representação de um processo que me permitiu cristalizar minhas reflexões em 
descrever, pela primeira vez, o processo econômico como uma conversão entrópica 
de valiosos recursos naturais (baixa entropia) em resíduos sem valor (alta entropia). 
Apresso em acrescentar... que isso é apenas o lado material do processo. O 
verdadeiro produto do processo econômico é um fluxo imaterial, o aproveitamento 
da vida, cuja relação com a transformação entrópica da matéria-energia é ainda 
misteriosa (GEORGESCU-ROEGEN, 1976, p. 14, Tradução do sautores). 

 

A obra de Georgescu Roegen é, em vários aspectos, inovadora em relação às escolas 

rivais neoclássica e marxista. Embora diametralmente opostas, estas têm aspectos comuns. 

Ambas enfatizam o sistema de mercado urbano, capitalista e individualista e, em princípio, 

desconsideram os impactos ambientais da expansão urbano-industrial. A primeira porque é 

                                                                                                                                                   
conta o sistema econômico não é como um sistema mecânico do tipo moto perpétuo, mas sim um processo 
evolutivo entrópico que caminha inexoravelmente para a extinção. Nesse sentido, a preservação ambiental não 
deve ter por objetivo a sustentabilidade absoluta, posto que é impossível, mas sim a maximização das 
possibilidades de vida no planeta. 
7 Antes de sua conversão, Georgescu-Roegen foi um expoente da pesquisa teórica do mainstream neoclássico, 
tendo apresentado insights que inspiraram vários dos principais teoremas econômicos posteriormente 
desenvolvidos por outros eminentes neoclássicos como Paul Samuelson. Para muitos, somente o conjunto de sua 
obra teórica na economia neoclássica teria sido suficiente para fazê-lo merecer a láurea do prêmio Nobel em 
economia. 



 

 

9

9

reducionista e abstrata, por natureza, a segunda porque tendo como foco principal a história 

da teoria da luta de classes, está mais preocupada com a exploração do homem pelo homem 

do que com a degradação ambiental8.  

Georgescu-Roegen e E.F. Schumacher estão entre os primeiros a perceber que o 

cálculo econômico é eticamente equivocado quando reduz os diversos tipos de inputs do 

processo produtivo a uma soma de custos, sem levar em conta certas diferenças essenciais 

entre as categorias envolvidas. Conforme Georgescu-Roegen, a atividade produtiva pode ser 

vista como um processo requer a presença de três tipos diferentes de fatores que ele designou 

como fatores ‘de fundo’, de ‘fluxo’ e de ‘estoque’. Os fatores de fluxo são os materiais que 

entram no processo e, transformados pela ação dos fatores de fundo, saem incorporados no 

produto. Entre os fatores de fundo há que se fazer também uma distinção entre os que podem 

ser repostos, como trabalho e capital, o primeiro pelo crescimento vegetativo da população, e 

o segundo pelos investimentos de reposição e os que necessariamente se apresentam numa 

quantidade finita “não-reproduzível”, como é o caso da terra e dos estoques de combustíveis 

fósseis e outras matérias primas minerais. Entretanto, em termos econômicos, nenhuma 

distinção é feita entre eles; todos têm um custo que é determinado pelos seus ‘preços de 

mercado’. Assim, os fatores de estoque não-renováveis, como carvão mineral e petróleo, são 

tratados, pela geração presente, da mesma forma que os demais tipos, e seus preços 

determinados pelos respectivos ‘custos de produção’, de um lado, e pela demanda da geração 

presente, de outro. As necessidades energéticas de gerações futuras não são levadas em 

consideração9. Assim, sendo determinado apenas pelas forças correntes de oferta e demanda, 

o preço desses fatores acaba sendo subestimado pela geração presente. Nesse caso, do ponto 

                                                
8 De fato, Marx não teve tempo para presenciar as implicações ambientais da industrialização capitalista, que em 
seu tempo era certamente um problema bem menos visíveis do que as condições de vida da nascente classe 
operária. O hábito de negligenciar as questões ambientais dos marxistas que vieram depois parece também 
resultar da crença de que ao final da história da luta de classes todos os problemas da humanidade estarão 
resolvidos. 
9 No caso do preço do petróleo, por exemplo, entram em consideração apenas o custo da extração, de um lado, e 
a quantidade demandada, de outro. Quando, numa determinada conjuntura, a demanda cai, isso tem por efeito 
aumentar nos reservatórios o estoque de petróleo já extraído, instaurando uma tendência de redução do preço, e 
vice-versa. Se forem descobertas novas jazidas, mais acessíveis, o custo de extração tenderá a cair, associando-se 
também a uma tendência de redução do preço, e vice-versa. Portanto, o preço do petróleo, cuja quantidade 
existente no planeta é fixa, e que, portanto, um dia fatalmente chegará à completa exaustão, acaba sendo 
determinado da mesma forma que o de uma commodity agrícola, cuja produção pode ser mantida 
indefinidamente num fluxo contínuo, posto que depende apenas da existência de fatores de fundo e de fatores de 
fluxo não-exauríveis.   



 

 

10

10

de vista de uma correta teoria econômica, o mercado falha na determinação do preço porque 

não consegue levar em conta a escassez, na sua devida dimensão10.  

Outros interessantes insights de Georgescu-Roegen foram inspirados na observação de 

cenários sócio-econômicos naturalmente baseados em comportamentos cooperativos e 

solidários, típicos de certas economias locais, de base agrícola, subdesenvolvidas e 

superpopulosas11. Se for para aplicar a técnica das funções de utilidade e de produção a estes 

cenários deve-se estar preparado para levar em conta pelo menos duas grandes diferenças em 

relação ao habitual tratamento neoclássico. A primeira coisa a considerar é que o bem-estar de 

um indivíduo típico depende não apenas das suas possibilidades de consumo, mas também 

das possibilidades de consumo de sua comunidade. Formalmente isso pode ser representado 

por uma função de utilidade U = f(y,x), em que y representa a capacidade de consumo próprio 

do indivíduo (i) e x representa os critérios particulares pelos quais ele considera o bem-estar 

comunitário. Sob as condições f’(y) > 0 e f’(x) >0, essa função implica que a utilidade de um 

indivíduo não depende só da sua renda própria, mas também da distribuição da renda total 

entre os membros da comunidade. Esse tende a ser o caso de pequenas comunidades em que 

cada membro conhece a situação dos demais e tem consciência das interdependências entre 

eles, em contraste com a função de utilidade do homem metropolitano, para o qual somente a 

variável x é relevante, conforme o pressuposto neoclássico.  

Por outro lado, nesses cenários, o critério da maximização de lucros também não faz 

sentido, uma vez que, dado o excesso de população, em relação aos demais fatores de fundo, 

o objetivo da maximização da renda comunitária acaba sobrepujando qualquer objetivo 

individualista de maximização de lucro.  

Ao que tudo indica, foi a consideração das características econômicas especiais desses 

cenários que inspirou Georgescu-Roegen propor a analogia da física termodinâmica como 

mais adequada para a economia do que a da mecânica de Galileu e Newton. É certo que a 

humanidade como um todo está ainda longe de enfrentar as severas restrições já observadas 

em certas economias locais superpovoadas, para as quais aplicam-se os princípios lógicos 

acima discutidos. Mas, se fosse devidamente considerado que, em decorrência da inevitável 

entropia positiva do processo econômico, é para um cenário desse tipo que a humanidade 

inexoravelmente convergirá, essa seria a perspectiva de maior sabedoria.  

                                                
10 Se o preço do petróleo incorporasse essa escassez “verdadeira” certas comodidades da vida moderna, como o 
automóvel particular, seriam economicamente inviáveis. O american way of life pode ser visto assim como uma 
distorção decorrente dessa falha. 
11 Tais cenários eram relativamente comuns no tempo de sua juventude na Romênia e outros países do leste 
europeu. 



 

 

11

11

Não há dúvida de que, em consonância com a segunda lei da termodinâmica, a 

atividade econômica do homo sapiens contribuiu para aumentar a entropia positiva do planeta, 

razão pela qual Georgescu-Roegen considerou a Lei da Entropia  como “a de natureza mais 

econômica de todas as leis naturais”. Os modos de vida resultantes da industrialização 

“fordista” constituíram fatores agravantes disso, não apenas porque o “automóvel é muito 

mais ‘entrópico’ que a carruagem”, e  o “jumento é menos ‘entrópico’ que a motocicleta”,  

mas também porque o processo de produção em massa difundiu o uso de órgãos 

exossomáticos, como automóveis e motocicletas, aumentando, em consequência, a taxa de 

conversão de recursos naturais não-renováveis em resíduos não-recicláveis. 

O fascínio provocado pelas “maravilhas tecnológicas”, possibilitadas pela descoberta 

das leis da mecânica e do eletromagnetismo, de um lado, e a progressiva perda de contato do 

homem com “as maravilhas da natureza”, em consequência da expansão urbano-industrial, de 

outro, contribuíram para a afirmação do modelo mecanicista na teoria econômica e para um 

modo de pensar que associa progresso com crescimento econômico, medido pela expansão do 

PIB. Do ponto de vista biológico, entretanto, tal mudança deve ser vista mais como ameaça 

do que progresso da humanidade. Esse é outro insight notável de Georgescu-Roegen, que abre 

uma uma nova perspectiva para a ciência econômica, na qual revela-se uma “essência 

biológica” da atividade econômica, em geral, e do desenvolvimento tecnológico, em 

particular. Essa é a razão pela qual, a partir da década de 1970, essa nova perspectiva passou a 

ser designada como bioeconomia. 

Georgescu-Roegen tomou emprestado do biólogo Alfred Lotka, os termos 

exossomático, para designar os instrumentos e mecanismos artificiais que o homem inventa, e 

endossomático para designar os órgãos físicos naturais dos seres vivos. Um leão quando mata 

uma presa, conta apenas com órgãos endossomáticos como garras, mandíbula e dentes. Já o 

homem, para o fim de matar, costuma usar armas criadas por ele próprio. Essencialmente, o 

que distingue o ser humano das outras espécies animais é o fato dele ser a única utiliza 

capacidade cerebral para produzir órgãos exossomáticos. Esta é a razão fundamental dele ter 

se tornado a espécie dominante, dentre todas as outras formas de vida.  

Os órgãos exossomáticos não são exclusivos dos seres humanos. Algumas espécies 

animais também se valem deles, como os pássaros que fazem ninhos e as abelhas que 

constroem colméias, por razões semelhantes as do homem que constrói camas ou casas, mas o 

que distingue a espécie humana é a faculdade de produzir e inventar incessantemente órgãos 

exossomáticos, não por instinto genético, como os pássaros e abelhas, mas sim pelo uso 

sistemático da razão. A espécie humana como todas as demais espécies vivas está sujeito a 



 

 

12

12

um processo evolucionário endossomático, de acordo com a lei de Darwin. A diferença em 

relação às demais espécies é que a espécie humana evolui também por meios exossomáticos.  

 
Nesse sentido, a atividade econômica é uma extensão da atividade biológica. Os 
orgãos produzidos são utilizados e difundidos para sustentar um novo estilo de vida. 
Deste ponto de vista, a economia é essencialmente ‘bioeconomia’, pois envolve a 
evolução da existência do homem, como espécie, e não como indivíduo interessado 
apenas em maximizar o lucro (GEORGESCU-ROEGEN, 2003, p. 187-88, Tradução 
dos autores). 
 
 

Na medida em que vem potencializar capacidades humanas, o desenvolvimento de 

órgãos exossomáticos, como processo de “facilitação da vida”, seja por meio de redução do 

esforço ou aumento do conforto e do prazer proporcionado ao homem, estabelece neste uma 

dependência viciosa. Outra conseqüência disso é a desigualdade na distribuição dos 

benefícios dessa evolução entre a classe que planeja, organiza, supervisiona e controla a 

produção, que Galbraith (1977) chamou de tecnoestrutura, e a classe “dos que simplesmente 

participam dessa produção”.  Em outras palavras, para usar os termos de Georgescu-Roegen, 

o conflito entre "os que governam" e "os que são governados”. A espécie humana revela 

assim outra característica diferenciadora das demais espécies, como ser biologicamente 

condicionado por processos biofísicos e ser social moldado por padrões institucionais. 

O problema da dependência exossomática é que ela coloca a humanidade em rota de 

colisão com inevitáveis limites estabelecidos por uma dotação finita de recursos naturais. 

Uma vez que, como Galbraith já havia demonstrado, é por meio de mecanismos que 

intensificam essa dependência que os membros da tecnoestrutura reafirmam seu poder de 

governança, essa classe representa assim o papel do vilão na tragédia ambiental anunciada por 

Georgescu-Roegen.  

 

4 O imperativo categórico kantiano e o desenvolvimento sustentável 

 

 O imperativo categórico kantiano pode ser formulado da seguinte maneira: ages de tal 

modo que a máxima das tuas ações possa se tornar uma lei universal, ou ainda ages de 

maneira que o motivo que te levou a agir assim possa ser convertido em lei universal. 

 
Não preciso, pois, de perspicácia de muito largo alcance para saber o que hei de 
fazer para que o meu querer seja moralmente bom. Inexperiente a respeito do curso 
das coisas do mundo, incapaz de prevenção em face de acontecimentos que nele se 
venham a dar, basta que eu pergunte a mim mesmo:- Podes tu querer também que a 
tua máxima se converta em lei universal? (KANT, 2003, p.35). 
 



 

 

13

13

 O imperativo categórico exige de todos os indivíduos o cumprimento do dever moral e 

fornece, para isso, o critério da lei universal, ou melhor, das máximas segundo as quais as 

respectivas ações são praticadas (HAMM, 2003). 

Scanlon (1998, p.153), no intuito de explicar o imperativo categórico e a lei universal 

kantiana afirma que: 

Um ato é errado se sua realização nas circunstancias atuais for desautorizada por 
qualquer conjunto de princípios para a regulação geral do comportamento que 
ninguém poderia rejeitar razoavelmente como uma base para o acordo geral 
esclarecido e não coagido (SCANLON, 1998, p.153). 

 

 Com o objetivo de tentar melhor exemplificar o imperativo categórico, Kant (2003) 

apresenta quatro exemplos: o suicídio, a mentira, o ocultamento dos talentos e a preocupação 

com o outro. 

 Kant (2003) tenta primeiramente explicar a lei universal e o imperativo categórico 

com a relação entre uma pessoa que se encontra com dificuldades extremas e pensa em 

suicidar-se. A partir daí surge a primeira indagação kantiana, ou seja, se é possível 

transformar o suicídio em lei universal. Obviamente não, afirma ele, visto que, por maiores 

que sejam as dificuldades, a morte jamais pode ser a solução para os problemas. 

 O segundo ponto que Kant (2003), discute para esboçar o imperativo categórico é a 

mentira, ou seja, uma pessoa encontra-se em grandes dificuldades, tenta pedir dinheiro 

emprestado e diz que vai saldar a dívida em determinada data. Ela sabe que não vai poder 

honrar seu compromisso, mas, se não fizer isso, não conseguirá o dinheiro de que precisa. Daí 

surge a segunda questão, se é possível tornar a mentira uma lei universal, ou seja, se todos os 

homens devem mentir para alcançar seu objetivos. 

 

Em breve reconheço que posso em verdade querer a mentira, mas que não posso 
querer uma lei universal de mentir; pois, segundo uma tal lei, não poderia 
proporcionalmente haver já promessa alguma, porque seria inútil afirmar a minha 
vontade relativamente às minhas futuras ações a pessoas que não acreditariam na 
minha afirmação, ou se, precipitadamente o fizessem, me pagariam na mesma 
moeda. Por conseguinte a minha máxima, uma vez arvorada em lei universal, 
destruir-se ia a si mesma necessariamente (KANT, 2003, p.34).    
 

O terceiro ponto para fundamentar o imperativo categórico usado por Kant (2003) é o 

ocultamento dos talentos. Se uma pessoa tem determinadas habilidades e não se esforça para 

aperfeiçoá-las isto não pode se tornar uma lei universal, pois, segundo Kant, esse 

comportamento não incentiva as pessoas a aperfeiçoarem suas potencialidades e enfrentarem 

desafios. 



 

 

14

14

Por fim, o último ponto que Kant (2003) explicita é ilustrado no caso de uma pessoa 

que vê um semelhante passando necessidades e poderia ajudá-la a aliviar as dores e não faz 

absolutamente nada. Neste sentido, Kant (2003), questiona se a falta de solidariedade poderia 

se tornar uma lei universal. Não, pois sem qualquer solidariedade, a espécie humana não 

poderia subsistir. 

Mendonça (2003) resume da seguinte forma o núcleo central da universabilidade e do 

imperativo categórico: 

O núcleo razoável deste “teste da universabilidade das máximas” é o seguinte. Em 
muitos casos, podemos mostrar que uma opção é moralmente errada com um 
argumento que começa com a pergunta: “e se todos agissem dessa maneira?” Assim 
podemos mostrar que é errado pisar na grama, sonegar impostos e ou não honrar 
compromissos previamente assumidos. O teste kantiano nos fornece, portanto, na 
melhor das hipóteses, uma condição necessária para a escolha da moral 
(MENDONÇA, 2003, p.21). 
 

 Da definição de imperativo categórico, surge a indagação sobre qual o critério para 

saber se a máxima individual deve se tornar uma lei universal e aí entra o conceito de boa 

vontade. Para Kant (2003), uma boa vontade é livre, autônoma, e as ações não são 

determinadas e nem causais. Desta forma, são pré-requisitos para a ação do homem e para a 

definição de se o que ele está praticando poderia ser uma lei universal, contudo muitas vezes 

as opções e os atos dos homens fazem com que ele não tenha uma boa vontade. De acordo 

com Pascal (2005), no homem, muitas vezes a vontade não é boa, devido às inclinações e à 

sensibilidade por determinadas coisas, atos e pessoas. 

 Com base nesses conceitos kantianos, pode-se fazer uma relação mesclando elementos 

da epistemologia a cerca do desenvolvimento sustentável com os pressupostos filosóficos 

kantianos. Os homens sabem que o desenvolvimento sustentável é um pré-requisito 

fundamental para que as futuras gerações possam viver numa sociedade habitável, ou melhor, 

num planeta que seja sustentável do ponto de vista econômico, social, político e cultural, mas 

por que a sociedade não tem uma preocupação com o desenvolvimento sustentável e não faz 

disso uma lei universal, aos moldes do imperativo categórico kantiano? 

 Começa-se a se perceber o envolvimento de mais setores da sociedade, clamando pela 

busca de soluções que levem em conta o desenvolvimento sustentável. Universidades, ONGs, 

Organizações Privadas e Públicas, alguns Governos e, ultimamente, até mesmo a mídia. Esse 

movimento que vem avançando nos últimos anos tem despertado a consciência de mais e 

mais indivíduos.  

Entretanto, muito ainda é preciso avançar. Entra nessa questão um aspecto 

fundamental da ontologia kantiana, o conceito de boa vontade. As atitudes do homem muitas 



 

 

15

15

vezes não são inteiramente autônomas visto que ele busca muitas vezes o lucro máximo, tem 

atitudes oportunistas, inclinado-se às ideologias, às vissitudes, ao relativismo, às “modas do 

momento” e, dessa forma, sua atitude por tornar a busca pelo desenvolvimento sustentável 

uma lei universal acaba ficando em segundo plano. Contudo essa opção poderá comprometer 

o futuro das próximas gerações, que poderão ter que viver em ambientes inóspitos e 

insalubres, como conseqüência das atitudes de homens sem compromisso social, político e 

econômico com os seus semelhantes e o planeta em que vivem. 

Com base no exposto torna-se evidente o forte vínculo entre os preceitos filosóficos 

kantianos e a bioeconomia de Georgescu-Roegen. A seguinte passagem, extraída de um de 

seus últimos textos, torna isso bem claro: “Uma nova ética emerge da bioeconomia e seu 

mandamento é: “amai tua espécie como a ti mesmo”. (GEORGESCU-ROEGEN, 2003, p. 

190, Tradução dos autores). 

Sem ter, salvo engano, feito referência a Kant em seus escritos, a proposta de uma 

nova ordem econômica, de Georgescu-Roegen, que ficou conhecida como “programa 

bioeconômico mínimo” enquadra-se admiravelmente no espírito do imperativo categórico. O 

programa é composto por um conjunto de oito recomendações12. Nelas não há nada que já não 

tenha sido dito por pacifistas, críticos da sociedade de consumo, ecologistas ou filósofos 

existencialistas. A diferença é que não se fundamentam em nada que possa ser confundido 

com religião, ideologia ou romantismo, mas sim numa perspectiva econômica que, sem 

contrariar os cânones científicos mais aceitos, estabelece um ponto comum entre disciplinas 

distintas como a ética, biologia e economia.  

Não obstante, Georgescu-Roegen estava ciente do elevado grau de “utopismo” da sua 

proposta. Era realista e cético quanto às possibilidades de aceitação de qualquer programa que 

apelasse para uma drástica redução do conforto material:  

 
[...] Talvez, o destino da humanidade seja ter uma vida curta mas, ardente, excitante 
e extravagante, em vez de uma existência longa, porém monótona e vegetativa. 
Deixemos que outras espécies — as amebas, por exemplo, ― que não têm ambições 
espirituais herdem uma terra ainda abundantemente ensolarada. (GEORGESCU-
ROEGEN, 1976, p. 35, Tradução dos autores). 
 

Ele também antecipou o reacionarismo das grandes potências para com as propostas 

de controle ambiental global, como bem demonstrou a posição do governo George Bush, com 

relação ao protocolo de Kyoto. A incursão bélica dos EUA no Oriente Médio parece também 

                                                
12 Mas precisamente, o programa contém oito itens, entre as quais estão recomendações favoráveis a ajuda aos 
países subdesenvolvidos e ao agrarianismo, e contrárias à produção de armamentos, ao consumo conspícuo, ao 
marketing e a obsolescência tecnológica planejada.  



 

 

16

16

indicar bem a resposta para a indagação: “O que poderia decidir uma grande potência, armada 

com ogivas nucleares, se chegasse um tempo em não houvesse energia suficiente para manter 

operativo o seu sistema exossomático?” (GEORGESCU-ROEGEN, 2003, p. 190, Tradução 

dos autores). 

 
5 Considerações Finais 

 

 O objetivo geral deste artigo foi o de trazer a tona algumas reflexões sobre a questão 

do desenvolvimento sustentável, envolvendo economia, biologia e filosofia, em geral, e em 

particular, apresentar idéias de Nichollas Georgescu-Roegen que estabelecem notáveis pontos 

de contatos entre essas três disciplinas. Especificamente procurou-se mostrar algumas idéias e 

propostas de um pensador cuja obra está sendo aos poucos resgatada, depois de longo 

ostracismo, certamente não ocasional, estabelecendo uma ligação com pressupostos analíticos 

da filosofia moral kantiana. 

 A busca pelo desenvolvimento sustentável, além de exigir mudanças de ordem 

cultural, política, econômica, exige mudanças nas atitudes do homem, que precisará 

desenvolver uma visão mais complexa e mais multidisciplinar sobre esse desenvolvimento 

visando proporcionar as condições para que as sociedades o alcancem. 

 Os fundamentos da ética kantiana apesar de terem sido formuladas há quase dois 

séculos, continuam atuais, visto que, havendo a boa vontade dos homens, a busca pelo 

desenvolvimento sustentável poderia ser considerada como uma lei universal. Contudo como 

advertiu Kant (2003), muitas vezes o homem, por suas atitudes, inclinações e preferências não 

têm boa vontade. De certa forma, atualmente, é isso que ainda acontece com o 

desenvolvimento sustentável. É um conceito que ainda não é prioridade para a sociedade em 

função da busca e das inclinações do homem por outras coisas como o lucro máximo e as 

“maravilhas exossomáticas” da sociedade pós-moderna. 

  

6 Referências 

  

ANTON, Wilma R. Q., DELTAS, George, KHANNA Madhu. Incentives for environmental 
self regulation and implications for environmental performance. Journal of Environmental 
Economics and Management, v.48, p.632-654, 2004. 

 

ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. São Paulo: Martin Claret, 2004.    

 



 

 

17

17

ARISTÓTELES. Política. São Paulo: Martin Claret, 2004.    

 

BANERJEE, Subhabrata Bobby. Who Sustains Whose Development? Sustainable 
Development and the Reinvention of Nature. Organization Studies, v. 24, p. 143-180, 2003. 

 

BANSAL, Pratima. Evolving sustainably: A longitudinal study of corporate sustainable 
development. Strategic Management Journal, v. 26, p. 197-218, 2005. 

 

BARIN-CRUZ, Luciano; PEDROZO, Eugênio Ávila e ESTIVALETE, Vânia de Fátima 
Barros. Towards Sustainable Development Strategies: A complex view following the 
contribution of Edgar Morin. Management Decision, v.44, n.7, p.871-891, 2006. 

 

BUYSSE, Kristel e VERBEKE, Alain. Proactive Environmental Strategies: A stakeholder 
management perspective. Strategic Management Journal, v.24, n.5, p. 453-470, 2003. 

 

CARSON, R. Primavera silenciosa. Madrid: Ed. Trotta S. A., 1962. 

 

GALBRAITH, J. K. O novo estado industrial. São Paulo: Pioneira, 1977. 

 

GEORGESCU-ROEGEN, N. The Entropy Law and the Economic Process, Cambridge, MA: 
Harvard University Press, 1971. 

 

GEORGESCU-ROEGEN, N. Energy and Economic Myths, New York: Pergamon Press, 
1976. 

 

GEORGESCU-ROEGEN, N. Bioeconomia e etica. In BORINGHERI, B. (ed.)  
Bioeconomia.Torino: Corso Vittorio Emanuele II, Itália, 2003.  

 

GLADWIN, Thomas N.; KENNELLY, James J.; KRAUSE, Tara-Shelomith. Shifting 
Paradigms for sustainable development: implications for management theory and research. 
Academy of Management Review, v. 20, n.4, p. 874-907, 1995. 

 

GREAKER, Mads. Strategic environmental policy; eco-dumping or a green strategy? Journal 
of Environmental Economics and Management. v.45, p.692-707, 2003. 

 

HAMM, Christian. Princípios, motivos e móbeis da vontade na filosofia prática kantiana. In: 
NAPOLI, Ricardo Bins di Napoli; ROSSATO, Noeli; FABRI, Marcelo (Orgs.). Ética e 
justiça. Santa Maria: Palloti, 2003. 

 



 

 

18

18

LORETO, Élgion. Origem da vida e evolução. In: MOTA, Ronaldo et al. Método científico e 
fronteiras do conhecimento. Santa Maria: Ed. da  UFSM, 2003.  

 

KANT, Immanuel. Crítica da razão prática. São Paulo: Martin Claret, 2004.  

  

KANT, Immanuel. Fundamentação da metafísica dos costumes e outros escritos. São 
Paulo: Martin Clarim, 2003.  

 

MENDONÇA, Wilson.  Como deliberar sobre questões morais In: NAPOLI, Ricardo Bins di 
Napoli; ROSSATO, Noeli; FABRI, Marcelo (Orgs.). Ética e justiça. Santa Maria: Palloti, 
2003. 

 

MORIN, Edgar.  O método 6: ética. Porto Alegre: Sulina, 2005. 

 

NAPOLI, Ricardo Bins di. Ética e compreensão do outro. A ética de Wilhelm Dilthey sob a 
perspectiva do encontro interétnico. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2000. 

 

PASCAL, Georges. Compreender Kant. Petrópolis, RJ: Vozes, 2006. 

 

PLATÃO. A república. São Paulo: Nova Cultural, 2004. 

 
RAWLS, J. A Theory of Justice. Cambridge: Harvard University Press, 2002. 

 

RUSSO, Michael V. The emergence of sustainable industries: Building on natural Capital. 
Strategic Management Journal. v.24, n.4, p.317-331,2003. 

 

SARTRE, Jean Paul. Existentialisme est un humanisme. Paris: Folio France, 1996. 

 

SCANLON, T.M. What we one owe to each other ? Cambridge, Mas.: Harvard University 
Press, 1998. 

 

SEITENFUS, Ricardo Antônio Silva; VENTURA, Deisy de Freitas Lima. (Orgs.) Um 
diálogo entre Einstein e Freud: por que a guerra? Santa Maria: Fadisma, 2005. 

 

SHARMA, S.; HENRIQUES, I. Stakeholder Influences on Sustainability Practices in the 
Canadian Forest Products Industry. Strategic Management Journal, v.26, n.2, p.159-180, 
2005. 

 



 

 

19

19

SCHUMACHER. E. F. O negócio é ser pequeno. São Paulo: Zahar, 1983. 

 

SÓCRATES. Vida e pensamento. São Paulo: Martin Claret, 2002.     

 

SPANGENBERG, Joachim H. Reconciling sustainability and growth: criteria, indicators, 
policies. Sustainable Development. v.12, p.74-86, 2004. 

 

SPINELLI, Miguel. Filósofos pré-socráticos: primeiros mestres da filosofia e da ciência 
grega. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1998. 

 

SPINELLI, Miguel. Helenização e Recriação de Sentidos. A Filosofia na Época da 
Expansão do Cristianismo - Séculos II, III e IV. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2002. 

 

VÁZQUEZ. Adolfo Sánchez. Ética 28. ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2006. 

 

WEBER, Max. A ética protestante e o espírito do capitalismo. Martin Claret, 2006.   

 

WORLD COMMISSION ON ENVIRONMENT AND DEVELOPMENT. Our Common 
Future. New York: Oxford University Press, 1987. 


