
Give to AgEcon Search

The World’s Largest Open Access Agricultural & Applied Economics Digital Library

This document is discoverable and free to researchers across the 
globe due to the work of AgEcon Search.

Help ensure our sustainability.

AgEcon Search
http://ageconsearch.umn.edu

aesearch@umn.edu

Papers downloaded from AgEcon Search may be used for non-commercial purposes and personal study only. 
No other use, including posting to another Internet site, is permitted without permission from the copyright 
owner (not AgEcon Search), or as allowed under the provisions of Fair Use, U.S. Copyright Act, Title 17 U.S.C.

No endorsement of AgEcon Search or its fundraising activities by the author(s) of the following work or their 
employer(s) is intended or implied.

https://shorturl.at/nIvhR
mailto:aesearch@umn.edu
http://ageconsearch.umn.edu/


425

AGROALIMENTARIA. Vol. 26, Nº 51; julio-diciembre 2020

Sección Especial ASDRÚBAL BAPTISTA, IN MEMORIAM  (425-428)

DIÁLOGO1 ENTRE ASDRÚBAL BAPTISTA Y MIGUEL
SZINETÁR

1  Esta entrevista del profesor Miguel Szinetár a Asdrúbal Baptista formó parte del libro Entre Diálogos,
editado en 2007 por la Fundación Casa de las Letras Mariano Picón Salas, la Universidad de Los Andes y la
Fundación para la Cultura Urbana, en Mérida (Venezuela).
2 Economista (Universidad Patricio Lumumba/Universidad Rusa de la Amistad de los Pueblos-RUDN,
Federación Rusa); Postgrado en Desarrollo Industrial (Centro de Estudios del Desarrollo-CENDES,
Universidad Central de Venezuela-UCV); Doctor en Estudios del Desarrollo (CENDES-UCV, Venezuela).
Poeta y Novelista; Profesor Titular (J) de la Facultad de Ciencias Económicas y Sociales de la Universidad de
Los Andes. Dirección postal: Av. Las Américas, Núcleo Liria, Edif. H «XX», 3er piso. Mérida 5101, Venezuela.
ORCID: 0000-0002-7603-9572. Teléfonos: +58 274 2401017; +58 274 2401018; e-mail: szinetar@gmail.com
2  Baptista, A. (2004). El relevo del capitalismo rentístico. Hacia un nuevo balance de poder. Caracas, Venezuela:
Fundación Polar.

I

Miguel Szinetár (MS): Inicio este diálogo
preguntándote, y preguntándome: ¿Qué es el
hombre? Cuando te formulo esta pregunta, y
me la formulo, estoy pensando en Sófocles…
Asdrúbal Baptista (AB): ¡Ah! ¿En Antígona?
MS: …Cuando Sófocles afirma que el hom-
bre es lo más misterioso, que muchos son los
misterios, pero que nada es más misterioso que
el hombre. Hay quienes en lugar de «misterio-
so», traducen «admirable», que de una u otra
manera remite a lo mismo. Recuerdas también
a Pico de Mirandola, cuando en un texto que
Jorge Luis Borges parafrasea en alguna circuns-
tancia, cita el diálogo entre Adán y su creador,
cuando el Creador dice a Adán: te puse en el
centro, para que contemplaras todas las cosas
que contiene el universo, y para que te hicieras
a ti mismo. Cuando Dios dice al hombre que
se haga a sí mismo, subraya «el hacer» como su
determinación fundamental. En el «hacer», el
hombre construye la realidad en su mente, y
luego la materializa a través del trabajo. Ese
tránsito de la mente a la realidad, ese salto so-
bre el abismo, es quizá lo que determina al
hombre en lo sustancial. El producto de ese

salto se distribuye luego y se intercambia. Tal
vez allí tenemos el punto de partida de lo que
Smith llamó «la propensión al cambio», el ini-
cio de esa ciencia que te apasiona, la ciencia
económica, a la que te empeñas en llamar Eco-
nomía Política.
AB: Tendrás presente con toda seguridad que
Kant, en su edad ya avanzadísima, y en unas
clases que dio muy al final de la vida, creo que
en 1802 –y él muere en 1804–, formula algu-
nas preguntas: ¿Qué debemos hacer?, ¿Qué
podemos esperar? Y concluye con la gran pre-
gunta: ¿Qué es el hombre? Y si yo tuviera que
decir quién me convirtió esta pregunta en un
tema que no cesa de sugerirme buena parte de
mis reflexiones, y de todas las cosas que la
mente pone en marcha cuando tiene una inci-
tación muy fuerte, pues es Heidegger. Esa es
su pregunta – incidentalmente, en su traduc-
ción del texto de Antígona que citas, él opta
por la palabra «inquietante (unheimlich)». Pero
yo hallé en la Ética Nicomaquea de Aristóteles,
una frasecita, no tan hermosa como la de
Antígona en el coro, que lleva esa expresión
que tú refieres. La frasecita de Aristóteles es
un diálogo interior, y él habla de qué se le pe-
diría a un flautista para definirlo. Pues que to-

Miguel Szinetár2



426

AGROALIMENTARIA. Vol. 26, Nº 51; julio-diciembre 2020

Miguel Szinetár  (425-428)

cara maravillosamente bien la flauta, que fue-
ra excelente en el ejercicio de su música y de
su flauta. Y así, va identificando profesiones y
tareas: el zapatero, el talabartero, un artesano.
Y de pronto emerge la frase sorprendente. ¿Y
si tuviéramos que preguntarnos cuál tarea le
está asignada al hombre para ser hombre? Y
entonces viene el suspenso de la respuesta. Hay
como unos puntos suspensivos. Me imagino
a Aristóteles diciendo: «no sé, no sé, pues la
tarea que define a un hombre…» Y me gusta
comenzar unas clases que doy en el IESA, y
que llamo «La aventura del hombre», hablan-
do precisamente de esto: el hombre, ¿qué es?
Un ser indeterminado, un ser que se determi-
na a sí mismo, que no tiene nada predetermi-
nado, como lo tiene el león, como lo tiene la
piedra, como lo tiene la estrella. El hombre se
hace a sí mismo. De modo que, ¿qué es el hom-
bre? Un ser indeterminado. Pero esa palabra
«ser», allí, y esa es la enseñanza de Heidegger,
no es sustantivo, es verbo. En eso resume
Levinas todo el aporte de Heidegger a la filo-
sofía. En haber tornado una palabra
sustantivada por toda la tradición escolástica,
y probablemente la posterior hasta Kant, en
un verbo. El «ser» como verbo. De modo que
me preguntas: ¿Qué es el hombre? Y desde la
Economía Política respondo, desde luego: el
hombre es trabajo. Porque ese es el ambiente
en el cual Adam Smith y su gente crean la dis-
ciplina. Recuerda que La Riqueza de las Na-
ciones comienza con un párrafo que dice: «el
trabajo es la fuente de donde salen todas las
cosas necesarias para la vida humana...» Ha-
blamos de finales del siglo XVIII. De modo
que tú me preguntas a mí: ¿Qué es el hombre?
En justa reciprocidad te respondo devolvien-
do una pregunta: ¿Qué nos cabe hacer en este
tiempo de la historia?
MS: La respuesta que yo me di: el hombre es un
ser anclado en el misterio. Y podría decir: el
hombre es un «hacer» anclado en el misterio.
Heidegger, cuando reflexiona sobre Holderlin,
o sobre la esencia de la poesía, y se pregunta
¿Qué es el hombre?, responde: diálogo. Debe-
ríamos retornar al diálogo, esencia de lo que
somos, y de la posibilidad que se nos abre, en
esta época de crisis.
AB: Pero la gran crítica que le hace Martin Buber,
el gran filósofo del «diálogo Yo y Tú» a
Heidegger, es que el hombre heidegueriano,
probablemente mal leído, si me permito decir
tamaña cosa, teniendo a Buber como referencia,

es monádico, dialoga solo consigo mismo. Y el
diálogo que tú tienes, seguro estoy, en tu mente,
es el del Yo y Tú.
MS: Cuando uno está solo, y se formula una
pregunta, descubre que es un ser binario, espe-
cular. La pregunta la responde uno mismo des-
de el espejo.
AB: ¡Claro! Pues yo no puedo dejar de aña-
dirte: -Y aquí viene el peso de mi disciplina y
de mis afanes, llámalos científicos si se quiere:
cada tiempo de la historia y, por lo tanto, de
las generaciones, valga decir de los hombres,
de ti y de mi, tiene algún grado de
condicionamiento en término de sus pregun-
tas-: ¿Qué es el hombre en el mundo de hoy?
¿Qué es el hombre de hoy en la Venezuela
presente? ¿En la Mérida universal? Aquella
pregunta aristotélica preciosa, la afirmación
de Sófocles en su Antígona, llevémosla a nues-
tro tiempo por la fuerza de la necesidad: ¿Qué
es el hombre de hoy; qué, en nuestra natural
finitud, somos en el mundo que nos rodea?
MS: Me percibo, como hombre de hoy, a tra-
vés de un diálogo colectivo, de un reencuentro
con los otros. ¿Cómo estructurar en Venezue-
la las bases de un diálogo político?

II

AB: Me dejabas una pregunta, que puede lle-
varnos lejísimo. Tiene que ver con una
disfunción mayúscula que el mundo moder-
no contiene en su interior. Cuando Hegel dice
que el gran hallazgo del tiempo moderno es
la sociedad civil, y el Marx juvenil, más genio
que nunca, le replica: No: es la emergencia
del Estado. Y solo lo hace, entendámonos, para
provocarlo –digo provocarlo a sabiendas de
que el viejo Maestro estaba muerto, y que lo
que se venía encima era la medianía de sus
epígonos–. Al fin y al cabo, sociedad civil y
Estado son contrarios y, al mismo tiempo,
perfectos complementarios. Te agarras de ahí,
y llegas a hoy, a la Venezuela, a la Mérida de
hoy. Tienes la circunstancia de un Estado cada
vez más local, más local que nunca, y una so-
ciedad civil que ha roto las fronteras, que ya
no cabe en ningún espacio nacional. Y desde
luego, si el viejo Hegel y el joven Marx te-
nían razón cuando dicen lo que dicen, hay
una complementariedad entre ambas realida-
des, Estado y sociedad civil; suponiendo, por
supuesto, que tienen características geográfi-
cas, económicas y políticas similares. ¿Cuál es



427

AGROALIMENTARIA. Vol. 26, Nº 51; julio-diciembre 2020

Sección Especial ASDRÚBAL BAPTISTA, IN MEMORIAM  (425-428)

el Estado que le va a hacer contrapeso a la
sociedad civil en Venezuela, que ya no tiene
fronteras? ¿Este Estado dinosáurico y arcaico
en su obra y pensamiento?
MS: En el Prólogo a la Contribución a la crítica
de la economía política, Marx –en 1859– dice que
un modo de producción no puede ser
sustituido por otro mientras contenga
potencialidades de desarrollo, porque en
última instancia lo que diferencia un modo
de producción de otro, es la productividad.
AB: Así es.MS: Marx, en una mirada que va
desde el origen del hombre –coincidiendo con
Darwin– hasta el comunismo, entiende que la
humanidad ha transcurrido básicamente por
dos etapas: la productora de valores de uso, y
la mercantil, que surge con el excedente eco-
nómico, los rudimentos del valor y se des-
pliega hacia la planetarización. Estamos en la
etapa más desarrollada de la producción mer-
cantil.
AB: Que es el lado de la sociedad civil, de
algún modo u otro. El Estado no. Y la pre-
tensión de tener un Estado planetario, corre-
lativo a la sociedad civil planetaria, está lejos
de ser tal. Cuando se habla del imperio, cuan-
do se habla de la globalización, se está pen-
sando en lo económico. Y si algo a mí me
sobrecoge, es caer en cuenta de que hoy los
jóvenes se movilizan de un país a otro, y se
sienten cómodos donde quiera que están. Ni
tú ni yo podemos hacer eso, porque no nos
corresponde por las canas que tenemos enci-
ma. Pero el joven de hoy –valga decir, la so-
ciedad civil de hoy, ya en marcha–, no tiene
más fronteras nacionales ¿Cuál es el Estado
correlativo a esa realidad?
MS: ¿Qué es lo que ha hecho saltar las fronte-
ras nacionales?
AB: El capital, desde luego.
MS: Estamos viviendo en el umbral de la re-
volución científico-tecnológica. Es evidente
que las formas de organización social están en
crisis, porque no pueden contener las poten-
cialidades que el hombre ha acumulado a lo
largo de su existencia y esta es la sustancia de
la época.
AB: Eso es así. Pero insisto en el punto. Estás
hablando desde la sociedad civil, desde el ca-
pital, desde la ciencia, desde las aspiraciones
humanas. El correlato, que es la política, si-
gue siendo local.

MS: Sí. Pero sigamos explorando. Hay que
regresar y replantearse el tema del valor. Si el

desarrollo de la productividad, en términos
teóricos, trae como consecuencia la reducción
del valor unitario, del tiempo de trabajo so-
cialmente necesario contenido en cada uni-
dad de intercambio, si esa proyección es cier-
ta: ¿Hacia dónde vamos?

AB: Un computador costaba en 1985 –el pri-
mero que yo compré, con la donación de un
pariente adinerado– unos seis mil quinientos
dólares. Tres años más tarde, lo vendí a un
colega, por cinco mil bolívare3.
MS: ¿Vamos hacia una sociedad sin mercado?
AB: No, por ahí no van las cosas.
MS: ¿Hacia una nueva fase de desarrollo del
mercado?
AB: Absolutamente. La asalarización tendrá
sus características sui generis.
MS: ¿Y a esas nuevas fases de desarrollo del
mercado, no le corresponderán –necesariamen-
te–,  nuevas fases de desarrollo del Estado y
de la polis?
AB: Ese es mi punto, y esa es la gran disfunción
que hallo en Venezuela, que es una sociedad
desarrolladísima en términos económicos. Po-
breza y desarrollo hay que ponerlos en su jus-
ta perspectiva. Venezuela puede ser una socie-
dad misérrima en muchos respectos, pero eco-
nómicamente es muy desarrollada, porque el
desarrollo es como la pérdida de la inocencia.
Una vez que lo tienes, no regresas. En térmi-
nos materiales, Venezuela alcanzó niveles de
desarrollo muy elevados, que no necesariamen-
te significan riqueza. Sobre esa sociedad
adviene la pretensión de un Estado nacional
que está mirando para atrás, con fronteras ce-
rradas. Más allá de la vocinglería, de las inte-
graciones y de los pueblos que se vinculan, el
Estado sigue siendo local, para una sociedad
que ya tiene frente al mundo la pretensión de
correlacionarse.

El Estado pretende ser, en el caso venezo-
lano –y más que nunca–, «localísimo». Lo po-
lítico pretende ser «localísimo». Y entonces,
cuando al ser humano venezolano se le ponen
restricciones políticas que chocan contra su

3  [Nota del Editor] La tasa de cambio en Venezuela
fue en 1985 (para las importaciones; según Baptista,
1995, «Bases cuantitativas de la riqueza Venezolana») de
7,95 bolívares/USD; al finalizar 1988 era de 15,21
bolívares/USD. Según el BCV (sección «Estadísticas»
disponibles en línea, los promedios de diciembre–
precio venta– para dichos años fueron
respectivamente 14,50 y 38,64 Bs/USD.



428

AGROALIMENTARIA. Vol. 26, Nº 51; julio-diciembre 2020

Miguel Szinetár  (425-428)

condición de ciudadano del mundo, allí hay
una disfunción mayor, un inmenso obstácu-
lo para la marcha. Pero eso no solamente vale
para Venezuela, porque es que frente al desa-
rrollo espectacular del capital financiero –que
no va acompañado con la movilización del
trabajo, desde luego, ése es otro tema– no te-
nemos un Estado mundial. La pretensión nor-
teamericana de ser el Estado mundial, se mues-
tra como fallida.
MS: ¿Y qué importancia le das en el proceso
de planetarización, a la dimensión de lo lo-
cal?
AB: La sociedad civil venezolana, en térmi-
nos de sus relaciones, aspiraciones y de su pa-
trimonio, ya no es local. Es planetaria. Yo no
sé dónde están tus recursos invertidos en este
momento. De repente alguien está compran-
do valores en la bolsa de Taiwán con los bolí-
vares que ahorraste aquí, convertidos en mo-
nedas internacionales. ¡Ese eres tú!

Lo local, como valor fundamental para el
hombre en el seno de lo planetario, no cons-
pira ni colide con la idea de la sociedad civil
internacional. Donde tienes tus intereses ma-
teriales, ahí está tu condición ciudadana. Para
muchos venezolanos, buena parte de su patri-
monio está en cuentas en el extranjero, en la
bolsa de Tokio o de Hong Kong. Está circu-
lando, y probablemente las partidas que tiene
el fondo de jubilaciones de la Universidad de
Los Andes, buena parte de esos recursos, están
circulando en el mercado internacional, por-
que de eso se trata, eso es indetenible.

El éxito de una sociedad, económicamen-
te hablando, está en desarrollar su mercado
interno para colocarse en el mercado interna-
cional. Lo local son tus raíces, que te dan fun-
damento, pero ya tu no perteneces al trozo
donde esas raíces están hundidas y sembradas.
Perteneces al mundo entero. Nuestro Estado
quiere impedir que eso tome lugar.


