
Give to AgEcon Search

The World’s Largest Open Access Agricultural & Applied Economics Digital Library

This document is discoverable and free to researchers across the 
globe due to the work of AgEcon Search.

Help ensure our sustainability.

AgEcon Search
http://ageconsearch.umn.edu

aesearch@umn.edu

Papers downloaded from AgEcon Search may be used for non-commercial purposes and personal study only. 
No other use, including posting to another Internet site, is permitted without permission from the copyright 
owner (not AgEcon Search), or as allowed under the provisions of Fair Use, U.S. Copyright Act, Title 17 U.S.C.

No endorsement of AgEcon Search or its fundraising activities by the author(s) of the following work or their 
employer(s) is intended or implied.

https://shorturl.at/nIvhR
mailto:aesearch@umn.edu
http://ageconsearch.umn.edu/


96

ECONOMIC AND REGIONAL STUDIES
STUDIA EKONOMICZNE I REGIONALNE

ISSN 2083-3725		                      Volume 10, No. 4, 2017

ECREG STUDIES
Vol. 10, No. 4, 2017

www.ers.edu.pl
PDF OPEN ACCESS

eISSN 2451-182X

Authors’ contribution/ 
Wkład autorów:
A. Zaplanowanie badań/
Study design
B. Zebranie danych/ 
Data collection
C. Analiza statystyczna/ 
Statistical analysis
D. Interpretacja danych/ 
Data interpretation
E. Przygotowanie tekstu/ 
Manuscript preparation
F. Opracowanie 
piśmiennictwa/ 
Literature search
G. Pozyskanie funduszy/ 
Funds collection

REVIEW ARTICLE

JEL code: F51, N40

Submitted: 
June 2017

Accepted: 
December 2017
 
Tables: 0
Figures: 0
References: 11

ARTYKUŁ PRZEGLĄDOWY 

Klasyfikacja JEL: F51, N40

Zgłoszony: 
Czerwiec 2017

Zaakceptowany: 
Grudzień 2017
 
Tabele: 0
Rysunki: 0
Literatura: 11

CULTURE SECURITY - SELECTED ISSUES

BEZPIECZEŃSTWO KULTUROWE – WYBRANE ASPEKTY

Magdalena El Ghamari

Collegium Civitas University, Cultural Security Department
Collegium Civitas, Pracownia Bezpieczeństwa Kulturowego

El Ghamari M. (2017), Culture security - selected issues/ Bezpieczeństwo kulturowe – wybrane aspekty. 
Economic and Regional Studies. Vol. 10, No. 4, pp. 96-109. https://doi.org/10.29316/ers-seir.2017.38

Summary
Subject and purpose of work: The main goal is to offer  more productive approach to security culture: 
viewing culture as a logical system which can be understood using theories and principles developed.
Materials and methods: Cultural security issue collaborative research and discovery of literature to 
fully exploit social networks and open source material. 
Results: Cultural security issue analyzes the hard and soft power of antiquities, artworks, religious 
monuments, and historic structures as indicators of the political economy of cultural property. 
Conclusions. Analyses of the political significance of historic structures and religious monuments and 
the licit and illicit global market for antiquities and artworks provide insights into the strategic role of 
cultural property in diplomacy and international security. Integrating operational cultural principles 
into the specific conditions is the future and will bring depth to touchstones such as “no better friend, no 
worse enemy,” and “first, do no harm”.

Keywords: culture security, security, cross cultural awareness, cross cultural communication, 
operational culture

Streszczenie
Subject and purpose of work: Głównym celem pracy jest zaproponowanie bardziej efektywnego 
podejścia do kultury bezpieczeństwa: postrzegania kultury jako logicznego systemu, który można 
zrozumieć za pomocą opracowanych teorii i zasad.
Materiały i metody: Badania nad bezpieczeństwem kulturowym realizowane w ramach współpracy 
oraz przegląd literatury, aby w pełni wykorzystać sieci społecznościowe i publiczne materiały źródłowe. 
Wyniki: Bezpieczeństwo kulturowe analizuje twardą i  miękką siłę antyków, dzieł sztuki, zabytków 
sakralnych i budowli historycznych jako wskaźników ekonomii politycznej dóbr kultury. 
Wnioski: Analizy politycznego znaczenia budowli historycznych i zabytków religijnych oraz legalnego 
i  nielegalnego globalnego rynku antyków i  dzieł sztuki umożliwiają wgląd w  strategiczną rolę dóbr 
kultury w dyplomacji i bezpieczeństwie międzynarodowym. Włączenie operacyjnych zasad kulturowych 
w określone warunki to kwestia przyszłości, która nada również głębszy wyraz takim fundamentalnym 
zasadom, jak „nie ma lepszego przyjaciela, ani gorszego wroga” oraz „po pierwsze, nie szkodzić”.

Słowa kluczowe: bezpieczeństwo kulturowe, bezpieczeństwo, świadomość międzykulturowa, 
komunikacja międzykulturowa, kultura operacyjna

Address for correspondence/ Adres korespondencyjny: dr Magdalena El Ghamari, Collegium Civitas, Pracownia Bezpieczeństwa Kulturowego, plac 
Defilad 1, XII piętro, 00-901 Warszawa, Polska; tel. +48 22 65 67 18; e-mail: elghamari@op.pl; ORCID 0000-0001-5798-7545
Journal indexed in/ Czasopismo indeksowane w: AgEcon Search, AGRO, BazEkon, Index Copernicus Journal Master List, ICV 2016: 92,91; Polish Ministry of Science and 
Higher Education 2016: 9 points/ AgEcon Search, AGRO, BazEkon, Index Copernicus Journal Master List ICV 2016: 92.91; Ministerstwie Nauki i Szkolnictwa Wyższego 2016: 
9 punktów. Copyright: © 2017 Pope John Paul II State School of Higher Education in Biała Podlaska, Magdalena El Ghamari. All articles are distributed under the terms of 
the Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International (CC BY-NC-SA 4.0) License (http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/), allowing 
third parties to copy and redistribute the material in any medium or format and to remix, transform, and build upon the material, provided the original work is properly 
cited and states its license.



97

A people without the knowledge of their past history, 
origin and culture is like a tree without roots. 

- Marcus Garvey

Introduction

In the operating environments of the past decade 
will understand that no matter where operations are 
located on the spectrum of violence, they are about 
people. Hostile, neutral, or friendly, people are the 
center of gravity in what militaries do (Bainbridge, 
Stark 2007, p.43).

Culture is the shared knowledge, behavioral 
norms, values and beliefs that help people to live 
in families, groups and communities. My personal 
approach here is to provide tools for discovering the 
expectations and needs of cultural issue, patients 
and their families from other cultures . I  do not 
believe that a  fact sheet approach to ethnic groups 
is useful by itself. Rather, we will use brief examples 
and more extended case material to illustrate how 
to determine the needs of patients and families 
from diverse cultural communities. The focus in this 
portion of the module is on ethnicity, cultural groups 
based on country of origin. In other areas of the 
module cultural values and beliefs rooted in specific 
religious traditions are addressed more thoroughly. 
There are several important reasons why we avoid 
a  fact sheet approach. First, cultures are rich, 
complex and diverse, fact sheets may reinforce 
stereotypes, fact sheets do not convey within-group 
diversity and fact sheets do not convey the diversity 
within a cultural group (Durkheim 1990, p. 55).

Culture security with cross cultural awareness 
and operational culture demonstrated the centrality 
of culture to current and future operations, and 
indicated specific skill sets required for military 
and CIMIC to integrate culture into planning and 
operations. This may suggest that “culture” is a new 
area of thinking and study for the military. In light 
of the last two-hundred years of military history, 
however, that is not the case. Rather, as we will show 
in this chapter, military operations of the past two 
centuries have been a  driver of interest in foreign 
cultures, both in academia and military circles. In 
fact, one could argue that there had been a military-
cultural studies partnership that endured from the 
nineteenth century until the 1960s. This partnership 
produced advances in the field of anthropology, 
but also led to certain simplistic models and 
misunderstandings of actual cultural dynamics in 
foreign areas (Iannaccone 1996, p. 35-42).

Culture security - those aspects of culture that 
influence the outcome of a military – civil operation; 
conversely, the civil - military actions that influence 
the culture of an area of operations. Culture security, 
as a skills set comprises:

–– Knowledge of considerations at play in human 
societies globally.

–– Capability to function among diverse peoples.
–– Understanding of specific human societies to 
which one deploys.

–– Ability to successfully integrate this knowledge 

Ludzie, którzy nie znają swojej historii, 
pochodzenia i kultury są jak drzewo bez korzeni. 

- Marcus Garvey

Wstęp

W  środowiskach operacyjnych ostatniej dekady 
obserwuje się, że bez względu na to, gdzie przeprowa-
dzane są działania oparte na przemocy, dotyczą one lu-
dzi. Wrogo nastawieni, neutralni czy przyjaźni - ludzie 
są środkiem ciężkości działań zbrojnych (Bainbridge, 
Stark 2007, s. 43).

Kulturę tworzą wspólne źródło wiedzy, normy 
zachowania, wartości i  przekonania, które pomagają 
ludziom żyć w rodzinach, grupach i  społecznościach. 
Moje osobiste podejście w  tej pracy zakłada dostar-
czenie narzędzi do odkrywania oczekiwań i  potrzeb 
związanych z kulturą, pacjentów oraz ich rodzin z in-
nych kultur. Nie wierzę, że podejście do grup etnicz-
nych oparte na arkuszach informacyjnych jest samo 
w sobie użyteczne. Przytoczymy raczej krótkie przy-
kłady i  bardziej obszerny materiał ze studium przy-
padku, aby zilustrować sposób określania potrzeb 
pacjentów i rodzin z różnych środowisk kulturowych. 
W  tej części modułu nacisk został położony na toż-
samość etniczną i  grupy kulturowe w  oparciu o  kraj 
pochodzenia. Wartości kulturowe i  wierzenia zako-
rzenione w określonych tradycjach religijnych zostały 
szerzej omówione w innych częściach modułu. Istnieje 
kilka ważnych powodów, dla których unika się podej-
ścia opartego na arkuszach informacyjnych. Po pierw-
sze, kultury są bogate, złożone i różnorodne, arkusze 
informacyjne mogą wzmacniać stereotypy, nie odda-
ją różnorodności wewnątrz grupy ani różnorodności 
w obrębie grupy kulturowej (Durkheim 1990, s. 55).

Bezpieczeństwo kulturowe wraz ze świadomo-
ścią międzykulturową i kulturą operacyjną wykazały 
pierwszeństwo kultury wobec obecnych i przyszłych 
operacji i  wskazały na określone zestawy umiejęt-
ności wymagane od wojska i CIMIC w celu włączenia 
kultury do procesu planowania i operacji. Może to su-
gerować, że „kultura” jest nowym obszarem myślenia 
i przedmiotem badań dla wojska. Jednakże w świetle 
ostatnich dwustu lat historii militarnej sprawa wyglą-
da inaczej. Jak zostanie to pokazane w tym rozdziale, 
działania militarne z  ostatnich dwóch stuleci były 
raczej motorem zainteresowania obcymi kulturami, 
zarówno w kręgach akademickich, jak i wojskowych. 
Właściwie można by argumentować, że istniała rela-
cja na zasadzie partnerstwa pomiędzy środowiskiem 
wojskowym a kulturowym, która trwała od XIX wie-
ku aż do lat 60. XX wieku. Współpraca ta przyniosła 
postępy w dziedzinie antropologii, ale także doprowa-
dziła do powstania pewnych uproszczonych modeli 
i  nieporozumień dotyczących faktycznej dynamiki 
kulturowej na obcych obszarach (Iannaccone 1996, s. 
35-42).

Bezpieczeństwo kulturowe - aspekty kultury, któ-
re mają wpływ na wynik operacji wojskowo-cywilnej; 
i odwrotnie, działania cywilno-wojskowe, które wpły-
wają na kulturę strefy operacyjnej. Bezpieczeństwo 
kulturowe jako zestaw umiejętności obejmuje:

–– Znajomość zagadnień występujących w społecz-

Culture security - selected issues Bezpieczeństwo kulturowe – wybrane aspekty



98

and understanding into operational planning 
and mission execution.

The main goal is to offer  more productive 
approach to security culture: viewing culture as 
a  logical system which can be understood using 
theories and principles developed.

Article thesis are pointed in those sentences: 
–– The quality of our relationships with people, in 
and out of uniform, is of paramount importance 
in determining mission success.

–– apply these basic cultural principles to actual 
environments.

–– multi-national operations and train friendly 
foreign militaries, our interaction with 
a  growing variety of foreign peoples and 
societies will require us to make understanding 
culture a  basic component of training, 
education, operational planning, and mission 
execution.

The alternative is to miss out on the “so what” 
of culture and fail to make it an operationalized 
concept applied on the battlefield.

Culture for military people is useful only if we 
can render it operationally relevant (Durkheim 
1990, p. 44).

A Historical Approach to Culture

We must remember that it is not the first time 
militaries have done something new—or considered 
human and cultural factors in planning and operating. 
In fact, at various times in history, armies have 
engaged in what, compared to previous generations, 
appeared “irregular.” The first time Greek armies 
faced a  phalanx, that was irregular compared to 
past experiences. The operations of Caesar’s or 
Augustus’ armies in Gaul and the Rhineland were, 
compared to Rome’s past, “distributed” operations. 
Every generation has a  way of warfare, and every 
era has a  revolution in military affairs. Likewise, 
as we saw above with Clausewitz, these changing 
ways of thinking about and executing operations 
include considering human and cultural elements 
(Monaghan, Just 2000, p. 65).

Especially over the past 250 years, as European 
militaries expanded their operations into non-
Western regions such as Africa, Asia, and the Middle 
East, it became evident that traditional military 
techniques were not adequate to deal with the new 
military environment. As a  result, British, French, 
and Dutch operators and thinkers began to include 
local cultural behaviors and beliefs in their military 
planning and operations. As military personnel 
began to operate overseas in a  sustained fashion, 
theories about society began to emerge, linked 

nościach ludzkich na całym świecie.
–– Zdolność do funkcjonowania wśród różnych na-
rodów.

–– Zrozumienie określonych społeczności ludzkich, 
w które się angażuje.

–– Zdolność do skutecznego zintegrowania tej wie-
dzy i  zrozumienia w  planowaniu operacyjnym 
i realizacji misji.

Głównym celem jest zaoferowanie bardziej efek-
tywnego podejścia do kultury bezpieczeństwa: po-
strzeganie kultury jako systemu logicznego, który 
można zrozumieć za pomocą opracowanych teorii 
i zasad.

Tezy artykułu zawarte są w następujących stwier-
dzeniach: 

–– Jakość naszych relacji z  ludźmi, w  mundurze 
i poza nim, ma ogromne znaczenie w określaniu 
powodzenia misji.

–– zastosuj te podstawowe zasady kulturowe do 
rzeczywistych środowisk.

–– międzynarodowe operacje i  przyjaźnie nasta-
wione zagraniczne siły zbrojne, nasze interakcje 
z rosnącą różnorodnością obcych narodów i spo-
łeczeństw wymagać będą od nas, aby kultura 
zrozumienia stała się podstawowym elementem 
szkolenia, edukacji, planowania operacyjnego 
i realizacji misji.

Alternatywą jest pominięcie istoty kultury i  nie-
doprowadzenie jej do zoperacjonalizowanej koncepcji 
stosowanej na polu bitwy.

Kultura dla wojska jest użyteczna tylko wtedy, gdy 
możemy uczynić ją operacyjnie istotną (Durkheim 
1990, s. 44).

Historyczne podejście do kultury

Należy pamiętać, że nie po raz pierwszy ludzie zaj-
mujący się wojskiem zrobili coś nowego lub uwzględni-
li czynnik ludzki i kulturowy w planowaniu i działaniu 
wojska. W rzeczywistości w różnych okresach historii 
wojska angażowały się w  to, co w  porównaniu z  po-
przednimi pokoleniami wydawało się „nietypowe”. 
Taka sytuacja miała miejsce, gdy armie greckie po raz 
pierwszy napotkały rzymską falangę w  porównaniu 
z przeszłymi doświadczeniami. Operacje armii Cezara 
Augusta w Galii i Nadrenii były nietypowe, w porów-
naniu z  z  wcześniejszymi operacjami o  charakterze 
„rozproszonym”. Każde pokolenie ma swój sposób pro-
wadzenia wojny, a każda epoka niesie ze sobą rewolu-
cję w sprawach wojskowych. Już Clausewitz zauważył, 
że owe zmieniające się sposoby myślenia o działaniach 
wojskowych i ich wykonywaniu obejmują rozważanie 
elementów ludzkich i  kulturowych (Monaghan, Just 
2000, s. 65).

W  ciągu ostatnich 250 lat, gdy europejskie siły 
zbrojne rozszerzyły swoje działania na regiony poza 
Europą, takie jak Afryka, Azja i Bliski Wschód, stało się 
oczywiste, że tradycyjne techniki militarne nie były 
odpowiednie do radzenia sobie z  nowym środowi-
skiem wojskowym. W rezultacie brytyjscy, francuscy 
i  holenderscy działacze i  myśliciele zaczęli włączać 
lokalne zachowania kulturowe i przekonania do woj-
skowego planowania i  operacji. Gdy tylko personel 

Magdalena El Ghamari



99

Culture security - selected issues Bezpieczeństwo kulturowe – wybrane aspekty

to problems in overseas Areas of Operation (AOs) 
(Salzman 2001, s. 34-52).

Through the middle of the nineteenth century 
and continuing into the twentieth century, European 
scholars followed their armies, or sometimes went 
with them, collecting data about the peoples among 
whom their armies operated (Spencer-Oatey 2000, 
p. 23).

By the beginning of the twentieth century, then, it 
was accepted that to know and command an AO, one 
had to understand the people in that area. The more 
that colonial officers and overseas administrators 
got into foreign environments, the more they 
found that they were outnumbered compared to 
indigenous warriors and peoples, and had to work 
“in the system,” and make the local people function 
for them.

This was the era when, in North Africa, the Levant, 
South Asia, Central Africa, and Indochina, British 
and French officers at the tip of the colonial spear 
confronted disadvantageous troop-to-task ratios. In 
only very few places did European military leaders 
attempt to replace local leaders. Instead, they relied 
on local points of contact when the era of insurgency 
and COIN was in full swing, the ideologies of 
ethnicity, nationalism, and third-wordlist motivated 
the largely successful efforts to break free of colonial 
rule. In fact, just as the nineteenth century had been 
the period when Europe had witnessed the era of 
nationalism, the post-WWI era saw nationalism 
explode in the non-European world. 

G. Hofstede cross-cultural studies on different 
management styles and their relationship to national 
cultures began in the 1960s and have continued 
up to recent years. Using survey responses of 
IBM business leaders, he constructed a  model of 
management styles as they relate to a  simplified 
schema of “national culture.” His work posits a  list 
of psychological dimensions that differentiates 
business leaders around the world: individualism 
collectivism; power distance; uncertainty 
avoidance; relationship focus deal focus; and 
long term short term time orientation (Salzman 
2001, p.44). Hofstede’s studies are grounded in 
psychology, not anthropological or sociological 
studies of foreign cultures. His work compares the 
psychological predispositions of business leaders, 
and the differences in their management styles. This 
is all a far cry from explaining an entire culture and 
the people in it. Furthermore, his dimensions were 
posited to explain psychological difference along 
a continuum; not offer black and white dichotomies. 
For example, cultures are not either individualistic 
or collective, but lay somewhere along a continuum 
between these two extremes: hence our choice of “ 
” and not “vs.” in the previous paragraph (Hofstede 
1944).

Unfortunately, Hofstede’s dimensions - which 
focus on specific personality traits in business - 
offer only limited applicability to a  civil - military 
who is working with local people in a  foreign AO, 
whose experiences and concerns are radically 
different from the business people in Hofstede’s 

wojskowy zaczął działać za granicą w sposób trwały, 
zaczęły pojawiać się teorie o  społeczeństwie, które 
były powiązane z problemami w zagranicznych stre-
fach operacyjnych (AOs) (Salzman 2001, s. 34-52).

Od połowy XIX wieku i nieprzerwanie do XX wieku 
europejscy uczeni podążali za swoim wojskiem, a cza-
sem udawali się razem z nim, zbierając dane o naro-
dach, wśród których działały ich armie (Spencer-O-
atey 2000, s. 23).

Na początku dwudziestego wieku uznano zatem, że 
aby znać i dowodzić strefą operacyjną, trzeba zrozu-
mieć ludzi w danym obszarze. Im więcej oficerów kolo-
nialnych i zagranicznych administratorów dostawało 
się do obcego środowiska, tym bardziej odkrywali oni, 
że byli liczniejsi niż miejscowi wojownicy i ludy oraz że 
musieli pracować „wewnątrz systemu” i sprawiać, by 
lokalni ludzie wykonywali ich rozkazy.

Była to era, kiedy w  Afryce Północnej, Lewancie, 
Południowej Azji, Afryce Środkowej i Indochinach bry-
tyjscy i  francuscy oficerowie na czubku kolonialnej 
włóczni stawiali czoła niekorzystnym proporcjom po-
między rozmiarem zadania a  liczbą żołnierzy do jego 
wykonywania. W niewielu miejscach europejscy przy-
wódcy wojskowi zamiast asymilacji próbowali zastąpić 
przywódców lokalnych. Polegali raczej na miejscowych 
kontaktach. Kiedy rozwijały się ruchy wyzwoleńcze 
zaczęto wykorzystywać ideologie związane z tożsamo-
ścią etniczną, nacjonalizmem i byciem na liście krajów 
trzeciego świata, które motywowały w  dużej mierze 
udane wysiłki w kierunku uwolnienia się spod rządów 
kolonialnych. W rzeczywistości, podobnie jak to miało 
miejsce w  XIX wieku, kiedy Europa doświadczyła ery 
nacjonalizmu, w okresie po I wojnie światowej nacjona-
lizm wybuchł w świecie pozaeuropejskim.

G. Hofstede studia międzykulturowe na temat 
różnych stylów zarządzania i  ich związku z  kultura-
mi narodowymi rozpoczął w  latach 60. i  zakończył 
w  ostatnich latach. Korzystając z  odpowiedzi ankie-
towych liderów biznesu IBM, Hofstede opracował 
model stylów zarządzania, jako że odnoszą się one do 
uproszczonego schematu „kultury narodowej”. Jego 
praca zawiera listę psychologicznych predyspozycji, 
które wyróżniają liderów biznesu na całym świecie 
w odniesieniu do takich cech jak: indywidualizm czy 
kolektywizm, siła władzy, unikanie i niepewność, kon-
centracja na relacjach, koncentracja na działaniach, 
długoterminowa czy krótkoterminowa orientacja 
wobec czasu (Salzman 2001, s. 44). Badania Hofste-
de’a dotyczące obcych kultur osadzone są w psycholo-
gii, a nie na badaniach antropologicznych i socjologicz-
nych dotyczących obcych kultur. Jego praca porównuje 
psychologiczne predyspozycje liderów biznesu i różni-
ce w ich stylach zarządzania. Wszystko to jest dalekie 
od wyjaśnienia całej kultury i jej postaw ludzi. Jednak 
jego prace zostały użyte do wyjaśnienia psychologicz-
nej ciągłości i kulturowego obrazu, który stanowi pew-
ne kontinuum a nie  czarno-białą dychotomię. Kultury 
w  zasadzie nie są ani indywidualne, ani kolektywne, 
tylko leżą gdzieś wzdłuż kontinuum między dwoma 
skrajnościami: często wybór dotyczy czegoś bez prze-
ciwstawiania go czemuś innemu (Hofstede 1944).

Niestety, wymiary Hofstedea, które skupiają się 
na określonych cechach osobowości obserwowanych 



100

studies (Hofstede 1944). Hofstede’s dimensions 
focus on human traits, themes, and attitudes, but 
do not examine or account for the main drivers of 
social, economic, and political life and belief systems 
for culture groups (McGraw 1991, p. 47-53).

Multiculturalism

The concept of multiculturalism represented 
a  departure from the policy of assimilation, which 
promoted the absorption of migrants, minority 
cultures and languages into the dominant culture. 
The term “multiculturalism” was first advocated 
in Australia in 1973, and was premised on the 
assumption that diverse cultural groups should 
be able to express and celebrate their cultural 
identity, including language. It is also the practice of 
acknowledging and respecting the various cultures, 
religions, races, ethnicities, attitudes and opinions 
within an environment.

Other definition show that  multiculturalism 
is the appreciation, acceptance or promotion of 
multiple cultures, applied to the demographic make-
up of a specific place, usually at the organizational 
level, e.g. schools, businesses, neighborhoods, cities, 
or nations. Multicultural policy and practice has 
been further developed within the Commonwealth, 
and within the eight states and territories. 

In political context is used for a range of meanings, 
ranging from the advocacy of equal respect to the 
various cultures in a society, to a policy of promoting 
the maintenance of cultural diversity, to policies in 
which people of various ethnic and religious groups 
are addressed by the authorities as defined by the 
group they belong to. A  common aspect of many 
such policies is that they avoid presenting any 
specific ethnic, religious, or cultural community 
values as central (Hofstede 1944). Multiculturalism 
is contrasted with the concepts assimilations and 
has been described as a  “salad bowl” or “cultural 
mosaic” or a “melting pot”.

We can distinguishes between two forms of 
multiculturalism, “the term ‘multiculturalism’ has 
been used in a variety of ways, both descriptive and 
normative. As a descriptive term, it has been taken 
to refer to cultural diversity. As a  normative term, 
multiculturalism implies a  positive endorsement, 
even celebration, of communal diversity, typically 
based on either the right of different groups to 
respect and recognition, or to the alleged benefits 
to the larger society of moral and cultural diversity” 
(McGraw 1991).

 In contemporary society, different understandings 
of multiculturalism have resulted in two different 
and seemingly inconsistent strategies (Salzman 
2001, p. 78). The concept of “cultural exception” 
proposed by France in the General Agreement on 
Tariffs and Trade negotiations (GATT) in 1993 was 

w biznesie, oferują jedynie ograniczone zastosowanie 
do ludności cywilno-wojskowej, która pracuje z tubyl-
cami w zagranicznym obszarze operacyjnym, których 
doświadczenia i problemy są radykalnie odmienne od 
ludzi biznesu w badaniach Hofstedea (Hofstede 1944). 
Wymiary Hofstedea koncentrują się na ludzkich ce-
chach, tematach i  postawach, ale nie badają ani nie 
wyjaśniają głównych czynników napędzających życie 
społeczne, ekonomiczne i  polityczne oraz systemu 
przekonań grup kulturowych (McGraw 1991, s. 47-53).

Wielokulturowość

Koncepcja wielokulturowości stanowiła odejście 
od polityki asymilacji, która propagowała absorpcję 
migrantów, kultur i języków mniejszościowych do kul-
tury dominującej. Termin „wielokulturowość” został 
po raz pierwszy użyty w Australii w 1973 r. i opierał 
się na założeniu, że różnorodne grupy kulturowe po-
winny być w stanie wyrażać i celebrować swoją tożsa-
mość kulturową, w tym język. Jest to także praktyka 
uznawania i  szanowania odmiennych kultur, religii, 
ras, grup etnicznych, postaw i opinii w środowisku.

Inna definicja pokazuje, że wielokulturowość jest 
wyrazem uznania, akceptacji czy wspierania różno-
rakich kultur i jest stosowana do demograficznej cha-
rakterystyki określonego miejsca, zazwyczaj na pozio-
mie organizacyjnym, np. szkół, firm, osiedli, miast lub 
narodów. Polityka i praktyka wielokulturowa zostały 
szerzej opracowane w ramach Brytyjskiej Wspólnoty 
Narodów, w ośmiu stanach i na wielu terytoriach. 

W kontekście politycznym pojęcie wielokulturowo-
ści używane jest w  wielu znaczeniach, począwszy od 
obrony i  równego traktowania różnych kultur w spo-
łeczeństwie, poprzez politykę promowania zachowa-
nia różnorodności kulturowej, do polityki, w  której 
władze zwracają się do osób z różnych grup etnicznych 
i  religijnych za pośrednictwem autorytetów grupy do 
której należą. Wspólnym mianownikiem wielu takich 
podejść politycznych jest to, że unikają one wartościo-
wania grup etnicznych, religijnych czy kulturowych 
i przedstawia którekolwiek z nich jako grupy centralnej 
(Hofstede 1944). Wielokulturowość kontrastuje z kon-
cepcjami asymilacji i może być obrazowo opisana jako 
„miska z sałatką”, „mozaika kulturowa” lub „tygiel”.

Można rozróżnić dwie formy wielokulturowości: 
opisową i  normatywną. Termin „wielokulturowość” 
był używany na wiele sposobów. Przyjęto, że wielo-
kulturowość opisowa odnosi się do różnorodności kul-
turowej, zaś wielokulturowość normatywna oznacza 
wartościowanie, a nawet aprobatę jednych i odrzuce-
nie innych. Dotyczy to pewnych cech odnoszących się 
do różnorodności wspólnotowej, zazwyczaj opartych 
na specyficznych elementach uznawanych prawnie 
w danej grupie. Przestrzegając zasady do poszanowa-
nia odrębności cech kulturowych grupy, cech które 
grupa uznaje za ważne, następuje wzbogacenie róż-
norodności chociaż sygnalizowana odrębność może 
powodować tylko rzekome korzyści. W sumie uznanie 
odrębności wzbogaca poczucie społeczeństwa o róż-
norodności, wzbogaca jego zróżnicowanie i  stwarza 
zapotrzebowanie do prowadzenia edukacji moralnej 
i kulturowej” (McGraw 1991).

Magdalena El Ghamari



101

an example of a measure aimed at protecting local 
cultures (Erickson, Murphy 2003, p. 59-62).

Other definition for multiculture is transculturation. 
This term coined by Cuban anthropologist Fernando 
Ortiz in 1940, indicates a transaction of one culture 
with another. Mary Louise Pratt coined the phrase 
“the contact zone” to describe cultural clashes 
and operations. In the cultural environment they 
illustrated, cultures are not only interacted or isolated. 
Those two strategies work at the same time and apply 
to different aspects of cultures to create new forms 
of cultures. Multiculturalism can be defined in ways 
that go beyond human activities to give a vivid multi-
dimensional understanding of cultural interaction, 
cultural isolation and phenomena between these two 
extremes.

These different understandings of 
multiculturalism are not absolutely distinct from 
each other. Moreover, the opposing understandings 
and strategies sometimes actually complement each 
other work to generate new cultural phenomena that 
embody the ideologies of the individual cultures and 
the relationships between them. 

For purposes of this elaboration the terms such as: 
multiculturalism, transculturalism, multiculturalism 
- have been described as a  interculturalism - Cross 
Culture Awareness (CCA). 

After analyzing the terminology of 
multiculturalism must conclude that this is an 
ideological position showing the coexistence of 
populations differing in social and cultural aspects. 
Interculturalism can be recognized as the last 
stage of multiculturalism. This is the number of 
dependencies, which in the highest degree interact. 
Moreover, it is a  social phenomenon arising from 
a  particular ideology, and thus the belief system 
and values. Is essential for the real, the reality that 
surrounds us (McGraw 1991, p. 56).

In accordance with common definitions of 
„interculturalism”, implies the harmonious 
coexistence in a society of differing cultural or ethnic 
groups, but by „society” should be understood here in 
the form of organized collective political subdivision, 
to avoid the use of the term „state”. Ethnic culture 
may, however, be in such a  society institutionally 
isolated. Such societies can develop in accordance 
with the model of cultural pluralism, according to 
which national and ethnic groups have the full right 
and equal opportunity to maintain and develop their 
cultures. It is the coexistence of different cultural 
groups within the country, which is connected with 
the problem of reconciling cultural differences. 
Primarily on the traditions, heritage, religion, 
beliefs, values, ethnicity, or admission of ethnic, 
religious or sex for equal participation in cultural 
and political life of the country. Interculturalism 
implies „recognition of the equality of all cultures, 
regardless of their geographical, racial or religious 
origin - there is no higher or lower cultures are 
merely different culture” (Hofstede 1944, s. 45-62).

Interculturalism as a  phenomenon, and while 
the state of society characterized by the following 
elements:

We współczesnym społeczeństwie różne rozumie-
nie wielokulturowości doprowadziło do dwóch róż-
nych, pozornie sprzecznych ze sobą strategii (Salzman 
2001, s. 78). Koncepcja „wyjątku kulturowego”, zapro-
ponowana przez Francję w Układzie Ogólnym w spra-
wie Taryf Celnych i  Handlu (GATT) w  1993 r., była 
przykładem środka mającego na celu ochronę kultur 
lokalnych (Erickson, Murphy 2003, s. 59-62).

Inną definicją wielokulturowości jest transkultura-
cja. Termin ten, stworzony przez kubańskiego antropo-
loga Fernando Ortiza w 1940 r., wskazuje na transakcję 
jednej kultury z  drugą. Mary Louise Pratt wymyśliła 
frazę „strefa kontaktu”, aby opisać kulturowe starcia 
i operacje. W środowisku kulturowym, które zilustro-
wali, kultury nie tylko oddziałują na siebie wzajemnie 
lub są od siebie izolowane. Te dwie strategie działają 
w tym samym czasie i dotyczą różnych aspektów kultur, 
tworząc nowe formy kultur. Wielokulturowość moż-
na zdefiniować w sposób wykraczający poza działania 
ludzkie, aby uzyskać żywe wielowymiarowe zrozumie-
nie interakcji kulturowych, izolacji kulturowej i zjawisk 
zachodzących między tymi dwoma skrajnościami. 

Te różne rozumienia wielokulturowości wcale się 
od siebie nie różnią. Co więcej, sprzeczne rozumienia 
i strategie czasami właściwie uzupełniają się i tworzą 
nowe zjawiska kulturowe, które uosabiają ideologie 
poszczególnych kultur i relacji między nimi. 

Dla celów tego opracowania pojęcia takie jak: wie-
lokulturowość, transkulturowość, wielokulturowość 
- zostały opisane jako międzykulturowość - Cross Cul-
ture Awareness (CCA). 

Należy stwierdzić, że w pojęciu wielokulturowości 
wyznaczone jest stanowisko ideologiczne ukazujące 
współistnienie populacji różniących się pod wzglę-
dem społecznym i  kulturowym. Międzykulturowość 
można uznać za ostatni etap wielokulturowości. Jest 
to liczba zależności, które wchodzą w interakcje w naj-
wyższym stopniu. W dodatku, jest to zjawisko społecz-
ne wynikające z określonej ideologii, a więc z systemu 
przekonań i wartości. Jego zrozumienie jest niezbędne 
go oceny prawdziwości stanu rzeczywistości która 
nas otacza (McGraw 1991, s. 56).

Definicja „międzykulturowości” oznacza harmonij-
ną koegzystencję w społeczeństwie różnych grup kul-
turowych lub etnicznych. ale Natomiast termin „społe-
czeństwo” unikając pojęcia państwa należy rozumieć 
jako formę zorganizowanego zbiorowego podziału po-
litycznego, danej zbiorowości. Kultura etniczna może 
jednak być w  takim społeczeństwie izolowana insty-
tucjonalnie. Społeczeństwa mogą rozwijać się zgodnie 
z  modelem pluralizmu kulturowego, według którego 
grupy narodowe i etniczne mają pełne prawo i równe 
szanse zachowania i rozwijania swojej własnej kultury. 
To współistnienie w kraju różnych grup kulturowych, 
powiązane jest z  problemem łagodzenia różnic kultu-
rowych. Te różnice mogą być związane przede wszyst-
kim z  tradycjami, dziedzictwem, religią, wierzeniami, 
wartościami, przynależnością etniczną lub z  równym 
udziałem w  życiu kulturalnym i  politycznym kraju 
przez osoby innej płci albo przynależące do innej gru-
py etnicznej czy religijnej. Międzykulturowość oznacza 
„uznanie równości wszystkich kultur, niezależnie od ich 
pochodzenia geograficznego, rasowego czy religijnego - 

Culture security - selected issues Bezpieczeństwo kulturowe – wybrane aspekty



102

–– acceptance of cultural relativism - is the 
recognition that every cultural element should 
enrich and be considered only as part of the 
dominant culture, which co-creates;

–– classification differences - reflected in the fact 
that people from the same cultural circles deal 
with clearly designated place of residence. An 
example of this can be created settlements or 
districts inhabited by the representatives of 
the same cultural group. Creating enclaves or 
ghettos causes it to highlight their differences;

–– the dominance of group identity, not individual - 
or group priority bestowal of origin. Emphasis is 
placed on highlighting the differences of ethnic, 
religious or territorial;

–– jurisdiction guaranteeing certain rights to any 
person - is the legal recognition of minorities. 
This causes both the legal consequences and 
administration.

The above-mentioned components constitute 
a  framework of contemporary interculturalism 
through the prism of the problems described 
in heterogeneous societies. In the case of static 
multiculturalism, culture can be isolated from 
each other. What more can be in the conflict, due 
to expansion ideological, territorial, economic or 
geographic.

Levels of interculturality refers to several areas. 
Firstly, it is a plane of coexistence of many cultures 
in a  given society. It also includes government 
policy, which aims to eliminate the risks associated 
with interaction of different cultures in the 
territory. The term „interculturalism” is defined as 
a phenomenon and movement-related the activities 
of minority groups to improve their situation and 
to increase participation in various spheres of 
life of the country (social, political and cultural). 
A  typical example of an intercultural society are 
Germany, France, Belgium or the Netherlands. The 
issue of coexistence of different cultural the social 
context of European countries within one country 
does not occur anywhere else in such a way. Other 
examples of cross-culturalcountry is the United 
States, Canada, Australia, New Zealand. The specific 
area is a  Muslim country like: Lebanon, Morocco, 
Afghanistan and Egypt.

It is worth emphasizing once again that 
interculturalism, or „multicultural” states the 
principle of co-existence of cultural diversity in 
a  single state organism („multiplicity in unity”). 
And multiculturalism, pluralism is often likened to 
reverse based on the principle of „e plurbis - unum” 
- unity in diversity.

nie ma wyższych lub niższych kultur,  są po prostu inne 
kultury” (Hofstede 1944, s. 45-62).

Międzykulturowość jako zjawisko w państwie czy 
społeczeństwie charakteryzuje się następującymi ele-
mentami:

–– akceptacja relatywizmu kulturowego - uzna-
wanie, że każdy element kulturowy powinien 
wzbogacać i być uznawany tylko jako część do-
minującej kultury, którą współtworzy;

–– różnice klasyfikacji - odzwierciedlone w tym, że 
osoby z tego samego kręgu kulturowego zajmu-
ją ściśle określone miejsce zamieszkania. Przy-
kładem tego są utworzone w tym celu osady lub 
dzielnice zamieszkałe wyłącznie przez przed-
stawicieli tej samej grupy kulturowej. Tworze-
nie enklaw lub gett powoduje, że różnice jeszcze 
bardziej się pogłębiają.

–– dominacja tożsamości grupowej, a  nie indywi-
dualnej - lub nadanie priorytetu grupom na pod-
stawie pochodzenia. Nacisk kładziony jest na 
podkreślanie różnic etnicznych, religijnych lub 
terytorialnych;

–– prawo gwarantujące określone prawa każdemu 
jest prawnym uznaniem mniejszości. Ma to za-
równo konsekwencje prawne, jak i administra-
cyjne.

Wymienione komponenty tworzą podstawy 
współczesnej międzykulturowości poprzez pryzmat 
problemów opisanych w  społeczeństwach heteroge-
nicznych. W przypadku statycznej wielokulturowości 
kultury mogą być od siebie odizolowane, mogą być 
także w konflikcie, z powodu ekspansji ideologicznej, 
terytorialnej, gospodarczej lub geograficznej.

Międzykulturowość ma wiele poziomów, które 
odnoszą się do różnych obszarów. Po pierwsze, jest 
to płaszczyzna koegzystencji wielu kultur w  danym 
społeczeństwie. Obejmuje również politykę rządu, 
która ma na celu wyeliminowanie ryzyka związanego 
z  interakcjami różnych kultur na danym terytorium. 
Termin „międzykulturowość” definiowany jest jako 
zjawisko i ruch związany z działalnością grup mniej-
szościowych w celu poprawy ich sytuacji i zwiększenia 
uczestnictwa w różnych sferach życia kraju (społecz-
nym, politycznym i kulturalnym). Typowym przykła-
dem społeczeństwa międzykulturowego są Niemcy, 
Francja, Belgia lub Holandia. Kwestia współistnienia 
różnych kontekstów kulturowych i  społecznych wy-
mienionych krajów europejskich nie występuje w po-
dobny sposób nigdzie indziej. Innym przykładem 
krajów międzykulturowych są Stany Zjednoczone, 
Kanada, Australia, Nowa Zelandia. Specyficznym ob-
szarem są też kraje muzułmańskie, takie jak: Liban, 
Maroko, Afganistan i Egipt.

Warto jeszcze raz podkreślić, że międzykulturo-
wość lub wielokulturowość określa zasadę współ-
istnienia różnorodności kulturowych w  jednym 
organizmie państwowym („wielość w jedności”). Wie-
lokulturowość i pluralizm są natomiast często porów-
nywane z odwrotną zasadą „e plurbis – unum” - jed-
ność w różnorodności.

Magdalena El Ghamari



103

Determinants of cross-culture awareness

The phenomenon of cross cultural awareness 
is accompanied by a  man essentially forever. 
Despite this, perception of this phenomenon has 
changed dramatically. Changed the name, social 
attitudes and a  way to identify this phenomenon. 
It all started with cultural anthropology in which 
the concept of multiculturalism has arisen, then 
became very fashionable abbreviations and terms 
that were supposed to reflect the occurrence of 
the phenomenon of culturally different people in 
one area. By analyzing this theme one can find all 
sorts of metaphors such as the melting pot, rainbow 
coalition, „orchestra where each instrument 
is different,” salad bowl, or so the concept of 
„multiculti”, “mulitetnic” and “multilateralismus”.

Determinants of CCA arise not only from the 
identification of this phenomenon but also with 
projects that take place in this area. For example, 
initiatives such as: „Year of Multicultural Dialogue”, 
a festival „Multicultural Warsaw Street Party,” Cross-
Culture Warsaw Festival, Continent Warsaw - Warsaw 
Many Cultures, painting the „Pillars of multicultural” 
action „Multiculturalism returnees,” or shares „Poland 
for all „established at the initiative of Minister of 
Foreign Affairs, Radoslaw Sikorski. They have also been 
numerous conferences and seminars that emphasize 
the need for examining the phenomenon of CCA.

In view of this, identifying the determinants 
of intercultural should be emphasized that 
interculturalism is a  form of voluntary groups of 
contacts that are not necessarily included voluntarily 
in a  common geographic space, but are trying to 
create a  new form of cultural common. Therefore, 
any interaction and the desire to establish contacts 
should be determined as interculturalism rather 
than multiculturalism. This concept stresses the 
aspects that unite us, not to show our „otherness” 
and diversity. Moreover, it is about something more, 
something much deeper than establishing contact 
or communication. The concept of interculturalism 
is to emphasize the relationship between the 
unity of society, and differences between different 
groups. The essence is the visibility of unity, with 
a  simultaneous vision of diversity and options. 
Interculturalism is a  kind of a  community that 
begins to create, protect and open up new spaces in 
which diverse cultures can develop.

Indicators are all these elements through which 
you can say that the society is multicultural, and 
then comes to the phenomenon of interculturality. 
Moreover, it is assumed that there must be parallel. 
There is no fixed division of the more important or 
less important determinants. All have the same scale 
of impact and can not be ignored. Here are the basic 
determinants of interculturalism:  „image” - how 
to present the community; education; acceptance; 
cultural pluralism; tolerance, understanding, 
respect; identity; double identity; diversity: customs, 
traditions, customs, religion; integration – synthesis; 
understanding the phenomenon of acculturation; 
intercultural communication.

Determinanty świadomości międzykulturowej

Zjawisku świadomości międzykulturowej towarzy-
szy w zasadzie zawsze człowiek. Mimo to postrzeganie 
tego zjawiska dramatycznie się zmieniło. Zmieniono 
nazwę, nastawienie społeczne i  sposób rozpoznawa-
nia tego zjawiska. Wszystko zaczęło się od antropo-
logii kulturowej, w  której powstała koncepcja wielo-
kulturowości, i w której następstwie stała się bardzo 
modna,  wyrażana różnymi skrótami i terminami, któ-
re miały odzwierciedlać zjawiska kulturowe różnych 
ludzi egzystujących na jednym obszarze. Analizując 
ten temat, można znaleźć różnego rodzaju metafory, 
wobec pojęcia bycia wielokulturowym, wieloetnicz-
nym czy odszczepionym, takie jak tygiel, tęczowa ko-
alicja, orkiestra, w której każdy instrument jest inny, 
miska z sałatką, itp.

Wyznaczniki CCA (Cross Culture Awareness) wyni-
kają nie tylko z  identyfikacji tego zjawiska, ale także 
z projektów realizowanych w tym obszarze. Na przy-
kład taką inicjatywą organizowaną w Warszawie jest: 
„Rok Dialogu Międzykulturowego”, festiwal „Wielokul-
turowa Warszawska Impreza Uliczna”, Warszawski 
Festiwal Skrzyżowania Kultur, Kontynent Warszawa 
- Warszawa Wielu Kultur, akcja malowania „Filarów 
wielokulturowości”, „Powracający do wielokulturo-
wości” lub akcja tj. „Polska dla wszystkich”. Wszystkie 
te hasła powstały z inicjatywy Ministra Spraw Zagra-
nicznych. Odbyły się również liczne konferencje i se-
minaria, które podkreślają  potrzebę zbadania zjawi-
ska CCA.

W  związku z  tym, podkreślając wagę czynników 
warunkujących międzykulturowość, należy podkre-
ślić, że międzykulturowość jest swego rodzaju ochot-
niczą grupą osób kontaktujących się, które niekoniecz-
nie dobrowolnie są ze sobą połączone we wspólnej 
przestrzeni geograficznej, ale starają się stworzyć 
nową formę wspólnoty kulturowej. Dlatego wszelkie 
interakcje i chęć nawiązania kontaktów powinny być 
określane jako międzykulturowość, a nie wielokultu-
rowość. To pojęcie podkreśla aspekty, które nas jed-
noczą, a  nie pokazują naszą „inność” i  odmienność. 
Ponadto, chodzi o coś więcej, o coś znacznie głębsze-
go niż nawiązanie kontaktu czy komunikację. Pojęcie 
międzykulturowości ma na celu podkreślenie związku 
między jednością społeczeństwa a różnicami między 
różnymi grupami. Najważniejsze jest to, by widoczna 
była jedność, ale także by dostrzegalne były różno-
rodność i  pozostałe warianty. Międzykulturowość to 
rodzaj społeczności, która zaczyna tworzyć, chronić 
i otwierać nowe miejsca, w których mogą się rozwijać 
różne kultury.

Istnieją wskaźniki dzięki którym można powie-
dzieć, że społeczeństwo jest wielokulturowe, a następ-
nie zmienia się w  zjawisko międzykulturowości. Nie 
ma ustalonego podziału na mniej lub bardziej ważne 
czynniki decydujące. Wszystkie mają tę samą skalę od-
działywania i nie można ich ignorować. Oto podstawo-
we determinanty międzykulturowości: „wizerunek” 
- jak prezentować społeczność; edukacja; akceptacja; 
pluralizm kulturowy; tolerancja, zrozumienie, szacu-
nek; tożsamość; podwójna tożsamość; różnorodność: 
zwyczaje, tradycje, religia; integracja - synteza; zrozu-

Culture security - selected issues Bezpieczeństwo kulturowe – wybrane aspekty



104

In summary, you must answer the basic 
question, namely, „What are the determinants of 
interculturalism and what is its essence?

First of all, it is a stable and adequate communication 
among diverse cultures and its participants. It leads 
to discovering and understanding the differences 
in the so-called „Other/Alien” and the same, which 
contributes to cope with new conditions of functioning 
in a multicultural society.

 The essence of interculturality is manufacture 
and maintenance of an appropriate system of 
attitudes towards a particular situation. Moreover, 
it consists in strengthening the internal dispositions 
partners to establish and maintain dialogue. An 
extremely important aspect, is being aware of the 
existence of:

–– levels of cross-cultural situations;
–– levels of interculturalism;
–– problematic international situation;
–– cultural relativism;
–– cultural differences;

Interculturalism is also a determinant of the effect 
of interaction of cultures and cultural differences. 
It is also important to integrate differences in 
„Other” and „Alien” in various situations, realizing 
that often form the basis of similarity to determine 
the differences. Another element is also categorize, 
which is designed to go from general to specific in 
the treatment of detail as used part of the total. 
Furthermore cross culture awareness is based on 
solid preparation for the volatility of the situation 
and not dealing with problems in terms of limits 
and differential treatment is not as exclusionary 
characteristics.

Cross-cultural communication

With increasing globalization, national borders 
are becoming blurred, and the notion of an individual 
having only one homeland is fast becoming outdated. 
These changes have contributed to the need to 
redefine the concept of ‘citizenship’. In recognition 
of this fact, the Community Relations Commission 
and Principles of Multiculturalism encompasses 
a broader definition of the term ‘citizenship’. 

For many years, government agencies used ‘non-
English speaking background’ as a  broad term 
to describe the target population group for their 
multicultural policies and programs. This term is 
still appropriate, where it describes:

–– the clientele of English as a  Second Language 
(ESL) programs;

–– clients who require the assistance of an 
interpreters to communicate with a government 
agency;

–– where language or literacy issues present 
barriers to accessing and engaging with 
government services and programs.

Currently, the term ‘culturally and linguistically 
diverse’ has come into common usage among 
government agencies as a  broad descriptor for 

mienie zjawiska akulturacji; komunikacja międzykul-
turowa.

Podsumowując, należy odpowiedzieć sobie na pod-
stawowe pytanie: „Jakie są determinanty międzykul-
turowości i jaka jest jej istota?”

Przede wszystkim jest to stabilna i  odpowiednia 
komunikacja między różnymi kulturami i  jej człon-
kami, prowadząca do odkrycia i  zrozumienia różnic 
bycia tak zwanym „Innym/Obcym”, a jednocześnie ta-
kim samym, który pomaga w radzeniu sobie z nowymi 
warunkami funkcjonowania w społeczeństwie wielo-
kulturowym. 	 Istotą międzykulturowości jest wy-
twarzanie i  utrzymywanie odpowiedniego systemu 
postaw wobec określonej sytuacji. Ponadto, polega ona 
na wzmacnianiu wewnętrznych skłonności partnerów 
do nawiązania i  podtrzymania dialogu. Niezwykle 
ważnym aspektem jest świadomość istnienia:

–– poziomów sytuacji międzykulturowych;
–– poziomów międzykulturowości;
–– problematycznych sytuacji międzynarodowych;
–– relatywizmu kulturowego;
–– różnic kulturowych;

Międzykulturowość jest również wyznacznikiem 
skutków interakcji różnych kultur i  różnic kulturo-
wych. Ważne jest również rozpoznanie różnic w „In-
nych” i  „Obcych”, które w  różnych sytuacjach, mogą 
stanowić podstawę do określenia różnic na zasadzie 
podobieństwa. Kolejnym elementem jest również ka-
tegoryzacja, której zadaniem jest przejście od tego, co 
ogólne, do tego, co szczególne co jest ważne w podej-
ściu do szczegółów charakteryzujących różne części 
całości. Świadomość międzykulturowa jest pomocna 
w  solidnym przygotowaniu do sytuacji niestabilnych 
i nie radzenia sobie z problemami. Pod względem ogra-
niczeń i zróżnicowanego traktowania nie ma charak-
teru wykluczającego.

Komunikacja międzykulturowa

Wraz z  postępującą globalizacją granice państw 
stają się coraz bardziej zatarte, a  pojęcie jednost-
ki posiadającej tylko jedną ojczyznę szybko staje się 
przestarzałe. Zmiany te przyczyniły się do potrzeby 
ponownego zdefiniowania pojęcia „obywatelstwa”. 
Uznając ten fakt Komisja ds. Stosunków Wspólnoto-
wych prezentuje szeroką definicję terminu „obywatel-
stwo”. 

Przez wiele lat agencje rządowe używały terminu 
„pochodzenie nieanglojęzyczne” jako szerszego poję-
cia opisującego grupę docelową dla swojej wielokul-
turowej polityki i różnych programów. Termin ten jest 
nadal odpowiedni, gdy opisujemy:

–– klientów programów języka angielskiego jako 
drugiego języka (ESL);

–– klientów, którzy potrzebują pomocy tłumaczy 
do  komunikacji z agencją rządową;

–– tam, gdzie kwestie związane z  językiem lub 
umiejętnością czytania i pisania tworzą bariery 
w dostępie do usług i programów rządowych.

Obecnie wśród agencji rządowych termin „zróżni-
cowany kulturowo i językowo” wszedł w powszechne 
użycie jako deskryptor o szerokim zakresie dla grup 
i  osób, które różnią się pod względem religii, rasy, 

Magdalena El Ghamari



105

groups and individuals who differ according to 
religion, race, language and ethnicity. Cross culture 
awareness communication as a  phenomenon, and 
while the state of society characterized by the 
following elements:

–– acceptance of cultural relativism - is the 
recognition that every cultural element should 
enrich and be considered only as part of the 
dominant culture, which co-creates;

–– classification differences - reflected in the fact 
that people from the same cultural circles deal 
with clearly designated place of residence. An 
example of this can be created settlements or 
districts inhabited by the representatives of 
the same cultural group. Creating enclaves or 
ghettos will bring out their differences;

–– the dominance of group identity, not individual - 
or group priority bestowal of origin. Emphasis is 
placed on highlighting the differences of ethnic, 
religious or territorial;

–– jurisdiction guaranteeing certain rights to any 
person - is the legal recognition of minorities. 
This causes both the legal consequences and 
administration.

These components provide a  framework of 
contemporary interculturalism through the 
prism of the problems described in heterogeneous 
societies. In the case of static multiculturalism, 
culture can be isolated from each other. What more 
could be in conflict, due to expansion ideological, 
territorial, economic or geographic. On such 
a specific background of the international operating 
environment appears interculturalism. Participants 
in operations may meet with different approaches 
to the situation of cultural diversity. To properly 
interpret them to briefly introduce the composition 
operation „Enduring Freedom” in Afghanistan and 
the „Iraq Freedom” (2003-2008) and the NATO 
Training Mission (2005-2011) in Iraq. In 2003-2008, 
the command of the Polish contingent was also led 
Multinational Division Central-South - WDC-P and 
subject him initially teamed up with 22 other states. 
After 2008, Iraq remained a  dozen Polish officers, 
making up to 2011 Military Advisory. The following 
is a  multicultural environment zone of operations 
conducted in 2003. 

Interpersonal communication involves 
participants in the operation at a  constant 
preparation for the volatility of the situation 
and not dealing with problems in terms of limits 
and differential treatment is not as exclusionary 
characteristics (Barnard 2000, p. 29-37). The 
differences and the diversity of cultures and 
even in our immediate neighborhood makes that 
we are confronted with different value systems 
and this may give rise to dilemmas and ignorant 
misunderstanding, since to evaluate the other 
attaches to the rule, its catalog value. The forms 
and mechanisms of social behavior are caused by 
differences and a variety of cultures - what in one 
culture is evident in another - even as it turns out 
in the culture of the neighborhood, is not so obvious 
and understandable. Even stranger is our reaction 

języka i  pochodzenia etnicznego. Świadoma komuni-
kacja międzykulturowa, jako zjawisko i  jednocześnie 
stan społeczeństwa, charakteryzuje się następujący-
mi elementami: 

–– akceptacja relatywizmu kulturowego - uzna-
wanie, że każdy element kulturowy powinien 
wzbogacać i być uznawany tylko jako część do-
minującej kultury, którą współtworzy;

–– różnice klasyfikacji - gdy osoby z  tego samego 
kręgu kulturowego zajmują z  góry określone 
miejsce zamieszkania. Przykładowo, w  utwo-
rzonych osadach lub dzielnicach mieszkają 
wyłącznie przedstawiciele tej samej grupy kul-
turowej. Tworzenie enklaw lub gett uwydatnia 
różnice między nimi;

–– dominacja tożsamości grupowej a  nie indywi-
dualnej lub nadanie priorytetu grupie na pod-
stawie pochodzenia. Nacisk kładziony jest na 
podkreślanie różnic etnicznych, religijnych i te-
rytorialnych;

–– prawo gwarantujące pewne prawa każdemu 
stanowi prawne uznanie mniejszości. Ma to kon-
sekwencje prawne, jak i administracyjne.

Te komponenty tworzą podstawy współczesnej 
międzykulturowości postrzeganej poprzez pryzmat 
problemów opisanych w  społeczeństwach hetero-
genicznych. W  przypadku statycznej wielokulturo-
wości, kultury mogą być odizolowane od siebie, co 
więcej, mogą być w  konflikcie, z  powodu ekspansji 
ideologicznej, terytorialnej, gospodarczej lub geogra-
ficznej. Międzykulturowość pojawia się jako problem 
specyficznych sytuacji międzynarodowych. Uczest-
nicy międzynarodowych operacji mogą spotykać się 
z  różnym podejściem do różnorodności kulturowej. 
Aby poprawnie je zinterpretować, należy przedstawić 
w zarysie przebieg operacji. Dowiodła tego obserwa-
cja zachowań uczestników polskich misji w Afganista-
nie i Iraku „Trwała wolność” w Afganistanie i „Wolność 
Iraku” (2003-2008), także Misję szkoleniową NATO 
(2005-2011) w Iraku. Ważną rolę w tych misjach od-
grywała komunikacja w  środowisku wielokulturo-
wym. W  latach 2003-2008 dowództwo polskiego od-
działu kierowało również oddziałem Wielonarodowej 
dywizji Centrum-Południe - WDC-P i  początkowo 
współpracowało z  udziałem 22 innych państw. Po 
roku 2008, oddział w  Iraku składał się z  tuzina pol-
skich oficerów, którzy tworzyli do 2011 r. Doradztwo 
Wojskowe całej grupy. Poniżej przedstawiony jest ob-
szar działań przeprowadzonych w 2003 roku w środo-
wisku wielokulturowym. 

Komunikacja interpersonalna w  trakcie tych mi-
sji angażuje uczestników operacji w  ciągłe przygo-
towywanie się na zmienność sytuacji, w  których nie 
powinny wystąpić ograniczenia czy zróżnicowane 
traktowanie (Barnard 2000, str. 29-37). Uczestników 
reprezentujących różne kultury wynikające z różnych 
systemów wartości występujących na małym obsza-
rze mogą prowadzić do konfliktów i  nieporozumień. 
Formy i  mechanizmy zachowań społecznych spowo-
dowane różnicami kulturowymi wynikają z  różnej 
oceny zdarzeń, to co w jednej kulturze jest oczywiste, 
w  innej, nawet sąsiadującej może być niezrozumia-
łe. Dziwne są często nasze reakcje na sytuacje i  za-

Culture security - selected issues Bezpieczeństwo kulturowe – wybrane aspekty



106

when we do any activities outside Europe, where 
even the smallest gesture can sometimes offend or 
amuse the caller or colleague. Every interpersonal 
interaction norms of behavior or rules-based, 
which sets ethics. Participants in crisis response 
operations are fairly specific group of respondents. 
Their interactions are not a  form of voluntary 
contacts. They have specific tasks to perform, 
which cannot be completed without the knowledge 
of others. In case of emergency operations this 
second man is from a different cultural area, speaks 
another language, and professes a different religion. 
And each religion has many factions and sects, 
whose tenets are very different from the basic 
assumptions anthropologist Mircea Eliade religious 
divides people living in the so-called „holy time” set 
by the Gods and lay people who find themselves in 
the „historical present”. Not every person who lives 
in a country where religion dominates the concrete 
must be a religious man. Therefore, you should do 
everything possible to understand each other and 
communicate. To accomplish this you must specify 
what are the differences/cultural differences, or 
what it characterizes our culture and what may be 
different from the others. It is important not to treat 
their beliefs as the only possible and real. You can not 
take the view that our traditions, culture and beliefs 
are the best. To define the cultural differences you 
need to know their culture, traditions, customs and 
general principles of functioning in society. It should 
also be aware of their expectations about how other 
people should think and act. After that you can only 
begin to wonder what are the cultural differences. 
In the context of the cultural differences of less 
dissertation relate primarily to European society 
and Muslims. The differences relate to the following 
components: respect for ethical principles; the 
law; principles of interpersonal obligations arising 
from (universalism and particularism); respect 
for the individual and the group (individualism 
and collectivism); behavioral (restraint and 
emotionality); perception of the world (and the 
totality of segmentation); how to determine the 
social status (achieving a  status assignment); 
relation to time; relationship to the environment; 
ways of handling events; religion; language; social 
behavior; prohibitions and injunctions.

In detail the above issues and their perception by 
people from different cultural backgrounds should 
be emphasized very important religious influences. 
Judaism, Christianity and Islam are not uniform and 
they can find a wide variety of attitudes, which are 
conditioned to socio - cultural. 

From Culture Dimensions in Anthropological 
Models 

Anthropological models recently used by the 
military, Hofstede’s operate different dimensions 
of national culture. G. Hofstede distinguishes five 
Operational Culture Dimensions (Hofstede 1944):

–– Dimension 1: The Physical Environment. The 
way that a  cultural group determines the use 

chowania ludzi poza Europą, nawet najmniejszy gest 
może czasem obrazić lub rozbawić rozmówcę. Każda 
interakcja interpersonalna jest oparta o  zachowania 
lub zasady, które określone są przez etykę. Uczestnicy 
operacji reagowania kryzysowego to dość specyficzna 
grupa respondentów. Ich interakcje nie są rodzajem 
kontaktów dobrowolnych. Mają do wykonania okre-
ślone zadania, których nie można ukończyć bez wie-
dzy innych. W  przypadku nagłych sytuacji, ta druga 
osoba pochodzi z innego obszaru kulturowego, posłu-
guje się innym językiem i wyznaje inną religię. A każda 
religia ma wiele frakcji i sekt, których założenia są czę-
sto różne od założeń podstawowych. Antropolog reli-
gijny, Mircea Eliad, dzieli ludzi żyjących w tak zwanym 
„świętym czasie” ustanowionym przez Bogów i świec-
kich, którzy znajdują się w „historycznej teraźniejszo-
ści”. Nie każda osoba, która żyje w kraju, w którym re-
ligia dominuje nad konkretami, musi być człowiekiem 
religijnym. Dlatego powinniśmy robić wszystko, co 
możliwe, aby się wzajemnie rozumieć i komunikować. 
Aby to osiągnąć, musimy określić, jakie są różnice / 
różnice kulturowe lub co charakteryzuje naszą kultu-
rę i co może nas różnić od innych. Ważne jest, aby nie 
traktować swoich wierzeń jako jedynych możliwych 
i prawdziwych. Nie możemy przyjmować, że nasze tra-
dycje, kultura i  wierzenia są najlepsze. Aby zdefinio-
wać różnice kulturowe, trzeba poznać kulturę, trady-
cję, zwyczaje i ogólne zasady funkcjonowania innych 
społeczeństw. Powinniśmy również być świadomi ich 
oczekiwań co do tego, jak pozostali powinni myśleć 
i działać. Jest to szczególne ważne w relacjach i komu-
nikacji społeczeństwa europejskiego i  muzułmanów. 
W  tym przypadku różnice dotyczą następujących 
elementów: szacunku dla zasad etycznych; prawa; 
obowiązków interpersonalnych wynikających z  uni-
wersalizmu i partykularyzmu; szacunku dla jednostki 
i  grupy (indywidualizm i  kolektywizm); zachowania 
(powściągliwość i emocjonalność); postrzegania świa-
ta (segmentacji i całości); określania statusu społecz-
nego (osiągnięcia wyznaczonej pozycji); stosunku do 
czasu; stosunku do otoczenia; reakcji na wydarzenia; 
religii; języka; zachowania społecznego; zakazów i na-
kazów.

Powyższe problemy i  ich percepcja przez osoby 
z  różnych środowisk kulturowych są silnie kształto-
wane przez wyznania religijne. Judaizm, chrześcijań-
stwo i islam nie są jednakowe i mogą zawierać szeroki 
wachlarz różnych postaw, które są uwarunkowane 
także społecznie i kulturowo. 

Modele antropologiczne i wymiary operacyjne za-
chowań kulturowych

Kulturowe modele antropologiczne ostatnio używa-
ne przez wojsko, takie jak omówiona konstrukcja G. Ho-
fstede wykorzystuje różne wymiary (Hofstede 1944).  
Wyróżniono pięć wymiarów kultury operacyjnej:

–– Wymiar 1: Środowisko fizyczne. Sposób, w jaki 
grupa kulturowa określa wykorzystanie środo-

Magdalena El Ghamari



107

of the physical environment. Who has access to 
important physical resources (water, land, food, 
building materials etc.) and how the culture 
views these resources (e.g. land is owned or free 
to everyone).

–– Dimension 2: The Economic. The way that people 
in a  culture obtain, produce and distribute 
physical and symbolic goods (whether food, 
clothing, cars or cowrie shells). 

–– Dimension 3: The Social Structure. How people 
organize their political, economic, and social 
relationships, and the way this organization 
influences the distribution of positions, roles, 
status, and power within culture groups.

–– Dimension 4: The Political Structure. The 
political structures of a  culture group and 
the unique forms of leadership within such 
structures (bands, acephalous societies, 
councils, hereditary chiefdoms and tribal 
structures, electoral political systems etc.). 
The distinction between formal, ideal political 
structures versus actual power structures.

–– Dimension 5: Beliefs and Symbols. The cultural 
beliefs that influence a person’s world view; and 
the rituals, symbols and practices associated 
with a  particular belief system. These include 
also the role of local belief systems and religions 
in controlling and affecting behavior (Hofstede 
1944).

These methods correspond to well accepted 
analytical approaches in academic anthropology. 

From the point of view of military and civilians, 
operating in a  foreign context, that`s way three 
major anthropological models should be integrated 
into the irregular warfighter’s practice (Barnard 
2000, Moore 2004):

–– An “ecological model” which focuses on the 
relationship between cultures and the physical 
environment.

–– A “social structure model” which examines the 
way that the social structure of a group affects 
the roles, status and power of the various 
members.

–– A  “symbolic model” which studies the beliefs, 
symbols and rituals of a cultural group (Hofstede 
1944).

The multiplicity of cultures made ​​it all the time 
in the process of working out and systematize so-
called „cultural variables”. In this context, the most 
important are the relationships between different 
cultures operating according to international 
relations. We can distinguish eight different kinds 
of cultures, due to business contacts or negotiations, 
ceremonial culture and hierarchical, and egalitarian, 
polychrome, restrained and expressive. 

Implicit manifestation of the growing importance 
of cultural issues in Europe is the growing number 
of ethnic conflicts, religious and socially. Society 
feel increasingly threatened influx of migrants, the 
flood of foreign cultural models, loss of national 
identity and respect for tradition. At the same time 
diminishing the ability to provide the state’s cultural 
security for its citizens. Continuing this line turns 

wiska fizycznego. Kto ma dostęp do ważnych za-
sobów fizycznych (wody, ziemi, żywności, mate-
riałów budowlanych, itp.) i jak kultura postrzega 
te zasoby (np. ziemia jest czyjąś własnością lub 
jest dostępna dla wszystkich)

–– Wymiar 2: Ekonomia. Sposób, w  jaki ludzie 
w  kulturze uzyskują, produkują i  dystrybuują 
dobra fizyczne i  symboliczne (zarówno żyw-
ność, odzież, samochody, jak i muszelki kauri). 

–– Wymiar 3: Struktura społeczna. Sposób, w jaki 
ludzie organizują swoje relacje polityczne, eko-
nomiczne i  społeczne oraz jak wpływa to na 
dystrybucję stanowisk, statusów oraz władzy 
pośród grup kulturowych.

–– Wymiar 4: Struktura polityczna. Struktury poli-
tyczne grupy kulturowej oraz wyjątkowe formy 
przywództwa wśród takich struktur (zespoły, 
społeczeństwa acefaliczne, rady, przywództwo 
dziedziczne, struktury plemienne, wyborcze 
systemy polityczne, itp.). Rozróżnienie pomię-
dzy oficjalnymi, idealnymi strukturami poli-
tycznymi a rzeczywistymi strukturami władzy.

–– Wymiar 5: Wierzenia i  symbole. Przekonania 
kulturowe, które wpływają na światopogląd 
osoby; oraz rytuały, symbole i praktyki kojarzo-
ne z  określonym systemem wierzeń. Obejmują 
one także rolę miejscowych systemów wierzeń 
oraz religii w kontroli i wpływie na zachowanie 
(Hofstede 1944).

Wymiary te odpowiadają przyjętym metodom ana-
litycznym stosowanym w antropologii akademickiej. 

Z  punktu widzenia wojsk działających w  obcym 
kulturowo środowisku mogą mieć zastosowanie (Bar-
nard 2000, Moore 2004):

–– „Model ekologiczny”, skupiający się na relacji 
między kulturami a środowiskiem fizycznym.

–– „Model struktury społecznej”, badający sposób, 
w jaki struktura społeczna wpływa na rolę, sta-
tus oraz władzę poszczególnych członków.

–– „Model symboliczny”, badający wierzenia, sym-
bole oraz rytuały grupy kulturowej (Hofstede 
1944).

Mnogość kultur uczyniła z nich ciągłe przekształ-
cenia zwracają uwagę na potrzebę   wypracowania 
i usystematyzowania tak zwanych „zmiennych kul-
turowych”. W  tym kontekście najważniejsze są re-
lacje pomiędzy różnymi kulturami funkcjonujący-
mi zgodnie z porozumieniami międzynarodowymi. 
Ze względu na kontakty biznesowe lub negocjacje 
możemy zatem wyróżnić osiem różnych rodzajów 
kultur, a mianowicie kontakty biznesowe lub nego-
cjacje, kulturę ceremonialną i hierarchiczną, kultu-
rę egalitarną i  polichromię, kulturę powściągliwą 
i ekspresywną. 

Bezwzględnym przejawem wzrostu znaczenia 
kwestii kulturowych w  Europie jest rosnąca liczba 
konfliktów etnicznych, religijnych i  społecznych. 
Społeczeństwo czuje się coraz bardziej zagrożone na-
pływem migrantów, zalewającą ich falą obcych mo-
deli kulturowych oraz utratą tożsamości narodowej 
i  szacunku dla tradycji, która zmniejsza szansę za-
pewnienia obywatelom bezpieczeństwa kulturowe-
go. Idąc tym tokiem rozumowania, okazuje się także, 

Culture security - selected issues Bezpieczeństwo kulturowe – wybrane aspekty



108

out to be something more serious - namely, it is the 
states become more and more a source of threats to 
the cultural identity of ethnic and religious groups 
(Moore 2004, p. 44). 

The growing importance of the cultural factor 
does not mean, however, the loss of the traditional 
importance of the security dimension. It should be 
noted that all of its components are interrelated 
and artificial separation of one element is justified 
only for analytical purposes and purely scientific. 
This especially concerns the relationship between 
political security, cultural and military. Safety 
culture is political, because of the defining values ​​
to be protected, threats and actors as a political act. 
Besides giving specific cultural phenomena of the 
security dimension legitimizes specific government 
policy. Although the growing political importance of 
non-state actors should be aware that they are still 
the basic actors in the international arena.

[…] The very concept of multiculturalism is now 
being called into question in much of Europe. Danish 
writer and journalist Helle Merete Blix is among 
those who think it’s failed - Because multiculturalism 
does not produce more pluralism. What it produces is 
parallel societies. It has to be a main culture that you 
sort of integrate into. And if too many people suddenly 
speak out they want Shariah law, they do not want 
democracy, that is a major problem in every European 
country. Multiculturalism, though still all the rage in 
popular circles, was falling out of favor in academic/
intellectual circles. In addition to the “parallel societies” 
problem. Baucom  pointed out that the fundamental 
problem with multiculturalism is that it effectively 
involves various “minority cultures” receiving some 
sort of approval from a  dominant culture or group, 
with the necessary result being a sort of unintentional 
ghettoization of these “minority cultures,” marked out 
as “different” from the mainstream. The grand irony 
is that multiculturalism—in large measure a product 
of western postcolonial guilt—essentially winds up 
being a new sort of colonialism, in which the dominant 
culture’s control is exerted in giving approval to those 
groups it marks out as not a part of itself (Dobbelaere 
2008, p. 56). 

Around the world, there are many different types of 
social structures that organize the way people interact 
with each other. Some of the more common social 
structures include: kinship (or familial) structures; 
business and economic organizational structures; 
political structures; age-grade structures; religious 
structures; legal structures; military structures; 
class structures; and social networks. Though it is 
tempting to think of each category (religion, economy, 
politics, kin, etc.) as a conceptually discrete aspect of 
“culture” - all of these categories are in fact primarily 
social structures.

The organization of certain social/cultural 
groups (such as ethnic, religious, or tribal groups) 
into positions of relative power over other groups 
has very important implications in understanding 
conflict and war. Every culture is unique, but closely 
linked to the other cultures that surround it. People 
must take care to preserve their history while 

że różne państwa coraz bardziej zagrażają tożsamo-
ści kulturowej grup etnicznych i  religijnych (Moore 
2004, s. 44). 

Rosnące znaczenie czynnika kulturowego nie ozna-
cza jednak utraty tradycyjnego znaczenia wymiaru 
bezpieczeństwa. Należy zauważyć, że wszystkie jego 
elementy są powiązane i sztuczne oddzielenie jednego 
z nich jest uzasadnione jedynie w celach analitycznych 
i czysto naukowych. Dotyczy to w szczególności relacji 
między bezpieczeństwem politycznym, kulturalnym 
i  wojskowym. Kultura bezpieczeństwa ma charakter 
polityczny, ponieważ wartości, które należy chronić, 
zagrożenia i  aktorzy określani są aktami politycz-
nymi. Oprócz nadawania specyficznym zjawiskom 
kulturowym wymiaru bezpieczeństwa (kultura bez-
pieczeństwa), akty te legitymizują określoną politykę 
rządu. Warto jednak pamiętać, że wzrasta znaczenie 
polityczne aktorów niepaństwowych na arenie mię-
dzynarodowej. 

[…] Sama koncepcja wielokulturowości jest obecnie 
kwestionowana w znacznej części Europy. Duńska pi-
sarka i dziennikarka Helle Merete Blix należy do tych, 
którzy twierdzą, że jest to porażka  Ponieważ wielo-
kulturowość nie produkuje pluralizmu, a jedynie równo-
ległe społeczeństwa. Integracja dokonuje się w pewnym 
sensie z głównym nurtem kultury. I jeśli nagle zbyt wielu 
ludzi głosi, że chcą prawa szariatu i nie chcą demokracji, 
to jest to główny problem każdego państwa w Europie. 
Wielokulturowość, będąca wciąż na topie w  powszech-
nych kręgach, powoli wypada z obiegu w środowiskach 
akademickich i  inteligenckich, pomijając problem „spo-
łeczeństw równoległych”. Podstawowym problemem 
wielokulturowości jest fakt, że skutecznie angażuje róż-
ne „kultury mniejszościowe” otrzymując swego rodzaju 
akceptację odmienności od dominującej kultury lub gru-
py, czego nieuniknionym rezultatem jest swego rodzaju 
niezamierzona gettoizacja „kultur mniejszościowych”, 
oznaczonych jako „inne” niż nurt główny. Wielka ironia 
polega tu na tym, że wielokulturowość - w dużej mierze 
produkt zachodniego, postkolonialnego poczucia winy - 
w istocie rzeczy staje się nowym rodzajem kolonializmu, 
w którym kontrola kultury dominującej jest stosowana 
w celu wyrażenia aprobaty dla tych grup, które oznacza 
jako nie będące jej częścią (Dobbelaere 2008, s. 56). 

Na całym świecie istnieje wiele różnych typów 
struktur społecznych, które organizują sposoby in-
terakcji międzyludzkich. Do powszechnie znanych 
struktur należą: struktury pokrewieństwa (lub ro-
dzin); struktury biznesowe i  ekonomiczne; struktu-
ry polityczne; struktury klasy wiekowej; struktury 
religijne; struktury prawne; struktury wojskowe; 
struktury klasowe i sieci społeczne. Choć kuszące jest 
myślenie o każdej z tych kategorii (religia, ekonomia, 
polityka, krewni, itd.) jako o koncepcyjnie odrębnych 
aspektach „kultury” - wszystkie te kategorie są przede 
wszystkim strukturami społecznymi.

Organizacja pewnych grup społecznych/ kulturo-
wych (takich, jak grupy etniczne, religijne lub plemien-
ne) i uzyskanie przez nie pozycji przewagi względnej 
nad innymi grupami ma bardzo poważne implikacje 
w  rozumieniu konfliktu i  wojny. Każda kultura jest 
unikatowa, ale bardzo blisko powiązana z  innymi, 
otaczającymi ją kulturami. Ludzie muszą dbać o  za-

Magdalena El Ghamari



109

acting inclusively towards others, respecting their 
differences. It is a delicate balance that takes great 
care to maintain. True point is that, no culture can 
live if it attempts to be exclusive.

References/Literatura:

1.	Barnard A. (2000),  History and Theory in Anthropology. University Press, Cambridge.
2.	Bainbridge W. S., Stark R. (2007), Teoria religii. Nomos, Kraków.
3.	Erickson P.A. , Murphy L.D. (2003), A History of Anthropological Theory. Broadview Press, Ney York.
4.	Dobbelaere K. (2008), Sekularyzacja: trzy poziomy analizy. Nomos, Kraków.
5.	Durkheim É. (1990), Elementarne formy życia religijnego. PWN, Warszawa.
6.	 Iannaccone L. (1996), Rational Chioce: Framework for the Scientific Study of Religion, W: L. Young (red.), Rational Chioce The-

ory and Religion: Summary and Assessment. University Press, London, s. 10-32.
7.	Hofstede G. (1994), National Cultures Revisited. An  Essay  on Man. University Press, Yale, New Haven.
8.	Moore J.D. (2004), Visions of Culture: An Introduction to Anthropological Theories and Theorists. Alta Mira Press.
9.	Monaghan J., Just P. (2000), Social and Cultural Anthropology: A Very Short Introduction. Oxford University Press, Oxford, UK.

10.	McGuire M. B. (2012), Religia w kontekście społecznym. Nomos, Kraków.
11.	Salzman P.C. (2001), Understanding Culture: An Introduction to Anthropological Theory. Long Grove, Waveland Press, IL.

chowanie swojej historii, zachowując się jednocześnie 
tolerancyjnie wobec innych, szanując ich inność. Jest 
to subtelna równowaga, która wymaga zachowania 
dużej ostrożności. Prawdą jest, że żadna kultura nie 
może przetrwać, jeśli dąży do wyłączności.

Culture security - selected issues Bezpieczeństwo kulturowe – wybrane aspekty


